# ROLE DE L'EDUCATION A LA PAIX DANS LE DEVELOPPEMENT INTEGRAL DE LA PERSONNE

Cas des communautés d'APAX au Rwanda

# THESE DE DOCTORAT PRESENTEE A LA FACULTE DES LETTRES DE l'UNIVERSITE DE FRIBOURG (SUISSE) DEPARTEMENT DE PSYCHOLOGIE

Par Donata UWIMANIMPAYE

Approuvée par la Faculté des Lettres sur proposition des Professeurs

Dr Jean RETSCHITZKI

Dr Richard FRIEDLI

Fribourg, le 10 Juin 2010 Le Doyen, Prof. Dr Thomas AUSTENFELD

# TABLE DES MATIERES

| INTRODUCTION GENERALE                                                                             | 1            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Préliminaires                                                                                     |              |
| 1. Choix et intérêt du sujet                                                                      | 3            |
| 2. Problématique                                                                                  | 4            |
| 3. Questions de recherche                                                                         | 5            |
| 4. Objectifs du Travail                                                                           | 6            |
| 5. Hypothèses de recherche  5.1 Hypothèse générale  5.2 Hypothèses spécifiques ou opérationnelles | 7            |
| 6. Méthodologie de la recherche                                                                   | 8            |
| 7. Délimitation du sujet et planification des activités                                           | 8            |
| 8. Subdivision du travail                                                                         | 9            |
| CHAPITRE 1 : CONTEXTE HISTORIQUE DU RW                                                            | ANDA 11      |
| Introduction                                                                                      | 11           |
| 1.1 La période précoloniale                                                                       | 13           |
| 1.2 La période coloniale                                                                          | 16           |
| 1.3 La période post-coloniale                                                                     |              |
| 1.4 Conclusion au chapitre 1                                                                      | 21           |
| CHAPITRE 2 : FONDEMENTS DE L'EDUCATION                                                            | A LA PAIX 23 |
| Introduction                                                                                      | 23           |
| 2.1 Quelques définitions                                                                          | 24           |
| 2.2 Recherches sur la violence et l'établissement de la paix                                      |              |

| 2.2.1 La position des sociologues.                        |           |
|-----------------------------------------------------------|-----------|
| 2.2.2 La position des psychologues                        | 32        |
| 2.2.3 La position des pédagogues                          | 34        |
| 2.3 Conclusion au chapitre 2                              | 39        |
|                                                           |           |
| CHAPITRE 3 : VALEURS DE LA PAIX ET MATURITE HU            | JMAINE 41 |
| Introduction                                              | 41        |
| 3.1 Quelques considérations sur les valeurs               |           |
| 3.1.1 Composantes des valeurs                             | 43        |
| 3.1.2 Fonctions des valeurs                               | 43        |
| 3.2 La culture et la structure dans l'éducation à la paix | 44        |
| 3.2.1 La culture                                          | 44        |
| 3.2.2 La structure                                        | 46        |
| 3.2.3 L'apport des religions dans l'éducation à la paix   | 47        |
| 3.3 L'approche multiculturelle d'éducation à la paix      | 48        |
| 3.3.1 La dimension spirituelle de la paix                 |           |
| 3.3.2 La dimension sociale de la paix                     |           |
| 3.4 Education au développement intégral de la personne    | 59        |
| 3.4.1 Développement moral selon le modèle de Kohlberg     |           |
| 3.4.2 Modèle de développement selon Erikson               |           |
| 3.4.3 Eveil de la conscience                              |           |
| 3.5 Conclusion au chapitre 3                              | 61        |
| ·                                                         |           |
| CHAPITRE 4 : PROGRAMMES ET STRATEGIES D'EDUC              |           |
| PAIX                                                      | 63        |
| Introduction                                              | 63        |
| 4.1 Modèle du Monde                                       | 65        |
| 4.1.1 Education formelle                                  |           |
| 4.1.2 Education informelle                                |           |
| 4.2 Modèle du Moyen Orient                                | 69        |
| Introduction                                              |           |
| 4.2.1 Deux approches d'éducation à la paix                |           |
| 4.2.2 Deux modèles d'éducation à la paix                  |           |
|                                                           |           |
| 4.3 Stratégies pour faire face à la violence au Rwanda    |           |
| 4.3.1 La consolidation de l'institution démocratique      | 79        |
| 4.3.2 La promotion des droits de l'homme                  |           |
| 4.3.3 Les tribunaux Gacaca                                | 81        |
| 4.3.4 L'Education scolaire                                | 85        |
| 4.3.5 La Commission pour l'Unité et la Réconciliation     | 87        |
| 4.4 Pédagogie pluridimensionnelle de la paix              | 90        |

| 4. 5 Conclusion au chapitre 4                                        | 94     |  |
|----------------------------------------------------------------------|--------|--|
| CHAPITRE 5 : DEFIS                                                   | 97     |  |
| Introduction                                                         | 97     |  |
| 5. 1 Les causes profondes de la violence au Rwanda                   | 98     |  |
| 5.1.1 L'agression                                                    |        |  |
| 5.1.2 L'ignorance                                                    | 101    |  |
| 5.1.3 La pauvreté et la jalousie                                     | 108    |  |
| 5.2 La peur                                                          | 112    |  |
| 5.2.1 Peur instinctive                                               | 112    |  |
| 5.2.2 Peur psychologique                                             | 113    |  |
| 5.2.3 La mémoire collective et la peur de perte d'identité           | 115    |  |
| 5.3 La dimension culturelle de la violence                           | 117    |  |
| 5.4 La crise en valeurs humaines                                     | 119    |  |
| 5.5 Conclusion au chapitre 5                                         | 123    |  |
| CHAPITRE 6 : GESTION DES EMOTIONS ET DES CONFLIT                     | rs 125 |  |
| Introduction                                                         | 125    |  |
| 6.1. Gestion des émotions                                            | 126    |  |
| 6.1.1 La communication comme instrument de paix                      | 128    |  |
| 6.1.2 Adaptation aux situations                                      | 128    |  |
| 6.1.3 Acquisition d'une conscience éveillée et de la liberté         | 135    |  |
| 6.1.4 Acquisition d'une maturité spirituelle                         | 138    |  |
| 6.2 La médiation pacifique des conflits                              | 140    |  |
| 6.2.1 Principes généraux                                             | 141    |  |
| 6.2.2 Liens entre la médiation et les émotions                       |        |  |
| 6.2.3 Les diverses manières de résolutions de conflits               |        |  |
| 6.2.4 Caractéristiques d'une bonne négociation ou médiation          |        |  |
| 6.2.5 Les étapes de la médiation des conflits                        | 151    |  |
| 6.3 La réhabilitation des valeurs traditionnelles                    |        |  |
| 6.3.1 Quelques recherches sur les valeurs traditionnelles rwandaises |        |  |
| 6.3.2 Considérations psychologiques des valeurs rwandaises           | 165    |  |
| 6.4 Conclusion au chapitre 6                                         | 171    |  |
| CHAPITRE 7: METHODOLOGIE                                             | 175    |  |
| Introduction                                                         | 175    |  |
| 7.1 Présentation du terrain de recherche : « APAX RWANDA »           | 175    |  |

| 7.2.         | Approche méthodologique de notre recherche                            | 181 |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
|              | 7.2.1 Hypothèses de travail                                           | 184 |
|              | 7.2.2 Choix de l'échantillon                                          | 186 |
|              | 7.2.3 Etude 1 : la collecte des données qualitatives                  | 187 |
|              | 7.2.4 Etude 2 : La mesure des attitudes                               |     |
|              | 7.2.5 Enquête proprement dite                                         | 193 |
|              | 7.2.6 Démarches suivies pour l'analyse des données                    | 193 |
| 7.3 9        | Synthèse du chapitre 7                                                | 198 |
| СН           | APITRE 8 : PRESENTATION DES RESULTATS                                 | 199 |
| Intı         | roduction                                                             | 199 |
| 8.1          | Présentation des données qualitatives                                 | 199 |
|              | 8.1.1 Connaissances, stratégies, défis et aptitudes pour la paix      |     |
|              | 8.1.2 Transformation individuelle, culturelle et communautaire        | 211 |
|              | 8.1.3 Conclusion sur les hypothèses 1 et 2                            | 216 |
| 8.2          | Présentation des données quantitatives                                | 218 |
|              | 8.2.1 Amélioration des valeurs pour la paix.                          | 218 |
|              | 8.2.2 Interdépendance entre les valeurs                               | 227 |
|              | 8.2.3 Influence des groupes sur la progression d'attitudes de la paix | 230 |
| 8.3          | Conclusion sur les résultats qualitatifs et quantitatifs :            | 250 |
|              |                                                                       |     |
| СН           | APITRE 9: DISCUSSION ET CONCLUSION                                    | 253 |
| Intro        | oduction                                                              | 253 |
| 9.1 F        | Principaux résultats                                                  | 254 |
|              | 9.1.1 L'amélioration des valeurs de la paix                           |     |
|              | 9.1.2 Les résultats par rapport au genre                              |     |
|              | 9.1.3 Les résultats par rapport au « groupe de vie » religieux/laïc   | 266 |
|              | 9.1.4 Les résultats par rapport au niveau d'études                    | 268 |
|              | 9.1.5 Conclusion.                                                     | 270 |
| 9.2 L        | Limites                                                               | 271 |
| 9.3 F        | Perspectives                                                          | 274 |
| 940          | Conclusion générale                                                   | 278 |
| J.+ <b>(</b> | Soliciusion Benefule                                                  | 270 |
| 10.          | . RÉFÉRENCES                                                          | 283 |
| 11.          | . ANNEXES                                                             | 305 |
| Ann          | exe A : Détail des résultats                                          |     |
|              |                                                                       | 305 |
|              | Corrélations entre différentes facettes de la paix                    |     |

| Annexe B: Table des illustrations | 308 |
|-----------------------------------|-----|
| Liste des tableaux                | 308 |
| Liste des figures                 | 309 |
| Liste des Graphiques              |     |
| Annexes C : Questionnaires        | 310 |
| Questionnaire I                   | 310 |
| Questionnaire II                  | 311 |
| Test de sociométrie               |     |
| Questionnaire III                 | 312 |
| Annexe D : Abréviations           | 313 |

#### Remerciements

Cette recherche sur l'éducation à la paix et le développement intégral de la personne est le fruit d'une lente maturation qui a commencé en 1999 lors de mon stage aux Etats Unis sur la médiation des conflits, et la pratique sur le terrain du Rwanda. Moi qui avais quitté les murs de l'Université depuis 2000, je remercie la faculté des Lettres, département de Psychologie, de l'Université de Fribourg de m'avoir réinscrite pour achever la rédaction de cette thèse. Je remercie en particulier Monsieur Jean Retschitzki, mon directeur de thèse pour son soutien non pas seulement académique mais aussi psychologique. Je remercie également les membres de mon jury: Prof. Jean Luc Gurtner, Président; Prof. J. Retschitzki, 1er rapporteur; Prof. Richard Friedli; 2ème rapporteur; Prof. Jean Luc Lembert, Prof. Aline Gohard et Prof. Tania Ogay, assesseurs.

Mes remerciements seraient loin d'être complets si je ne mentionnais pas les institutions qui m'ont soutenue: j'aimerais citer ici l'œuvre St Justin, et en particulier son directeur Marco Cattaneo et sa secrétaire Denise Rhême, qui m'ont si chaleureusement réaccueillie comme boursière entre juillet 2009 et Juin 2010, puis la congrégation des Benebikira, le collège de Muramba et le district de Ngororero qui m'ont accordé un congé de recherche. Je tiens à remercier l'Association APAX pour sa part active dans la formation et sa collaboration pour répondre aux questionnaires. Je remercie également le CNC et l'APAX-Suisse qui ont financé cette formation d'APAX-Rwanda. Je voudrais aussi mentionner le fait que ma réflexion a bénéficié des travaux de la commission nationale de l'unité et la réconciliation au Rwanda, du secrétariat national pour l'enseignement catholique, de la commission diocésaine de justice et paix de Nyundo, de PAX Christi International, de Catholic Peace building Network (CPN) et de l'AMI.

Je remercie tous ceux qui m'ont enrichie par les discussions et l'assistance morale et technique: Noa Zanolli, Dusingizemungu J. Pierre, la famille Ladislas et Julienne Ntamakiriro, Richard Friedli, Catherine Ukelo, Panu Mbendele, Célestin Simbanduku, la famille Veronica et Yaschin Basso, Pascal Fellay, Michaël Reicherts, Bénezet Bujo, Laurien Ntezimana, la famille Marika et Yves Girardin, la famille Mutombo Marie et Raphël, M. Alice Niyirora, Patrick Signorel, Ibarra Claudia, mes collègues de la cité St. Justin, les sœurs missionnaires d'Afrique, les sœurs de Sainte Marthe et les sœurs ursulines de Fribourg.

J'adresse mes remerciements aux membres de ma famille et aux amis qui m'ont soutenue tout au long de ce travail par leurs messages d'encouragement et leur aide spirituelle.

### Résumé

Cette recherche menée auprès des cinq communautés d'artisans de paix au Rwanda (N=104), propose un modèle holistique d'une formation des adultes susceptible de transformer la personne, la culture et la structure en faveur de la paix. En d'autres mots, il s'agit d'une formation intégrale de la personne qui change le schéma des attitudes de violence en attitudes de paix. Pour la culture, il s'agit de l'assouplissement des attitudes et des aspects rigides des nouvelles valeurs comme l'individualisme afin qu'elles s'intègrent dans les valeurs de paix préexistantes comme la solidarité inclusive. Ainsi, avec la transformation individuelle et culturelle, la transformation structurelle va de soi car comme le dit Galtung (1996), la violence culturelle légitime la violence structurelle. Le plan de recherche a porté sur l'évaluation répétée pendant quatre ans (2005-2009) du niveau des valeurs humaines en faveur de la paix dont la spiritualité, la tolérance, le don de soi et l'éveil de la conscience après les entraînements aux exercices de méditation, de travail communautaire, de jeux de rôle sur la solidarité et de discussions en groupes sur l'éducation à la paix. Les résultats de notre enquête confirment notre postulat de base qu'une éducation à la paix améliore le niveau de développement des valeurs humaines, transforme la culture et la communauté en faveur de la paix. Les personnes formées font preuve de cohérence entre la théorie et la pratique. En outre, cette recherche montre que ce développement intégral de la personne est indépendant du genre, du choix de vie religieuse /laïque et du niveau d'études. Donc, toutes les personnes peuvent être formées à être artisans de paix quel que soit le milieu de vie et le niveau socio-économique, l'important est de savoir cibler les valeurs ou les attitudes à former, les intégrer complètement et d'une manière cohérente dans la satisfaction des besoins de la communauté. Le reste ne sera que le fruit de la volonté, de la patience et du suivi. La personne humainement réalisée atteint un niveau de développement transculturel dans son intégrité.

### Summary

This dissertation is based on research carried out in five communities in Rwanda with 104 specifically trained "artisans of peace". It provides a holistic model of adult education that transforms the person, the culture and the social structure in support of peace.

The educative model is an integral formation of the person. It transforms attitudes of violence into attitudes of peace. In terms of the culture, the model loosens new and uncompromising values, such as individualism, and integrates them into other existing values such as inclusive solidarity. The structural transformation follows the individual and the cultural transformation, because, as Galtung says (1996), cultural violence legitimizes structural violence.

The research is built on a four-year ongoing evaluation (2005-2009) of the acceptance and personal integration of peace values and standards such as the degree of spirituality, tolerance, self-giving and the awakening of one's conscience, through training in meditation, community work, role plays about solidarity and through group discussions about peace education.

The results of our study confirm our basic assumption that education for peace amplifies the development of human values and transforms culture and community in favor of peace. The trained persons demonstrate that theory and practice go hand in hand. In addition, our research shows that the integral development of the person is independent of gender, educational level or whether or not the person leads a religious or non-religious life. Therefore, every person can be trained to become an "artisan of peace", regardless of their environment or standard of living. The most important factor is to target specific values or attitudes and transform them in a manner that they meet the needs of the community coherently and in a peaceful fashion. The rest is based on will, patience and follow-up. The person becomes human and achieves a level of trans-cultural development with integrity.

# Introduction générale

« Heureux les artisans de paix car ils seront appelés fils de Dieu » (Mt 5:9) « What are the cultural, social, and psychological requiements for a peaceful world that nourrishes the human spirit and helps individuals develop their personnal and human potentials » (Staub 2003)?

### **Préliminaires**

Un psychologue social (Staub, 2003), mène une étude comparée sur les causes des violences, des destructions de vies humaines, du génocide et des massacres en faisant l'analyse de l'holocauste, du génocide des Arméniens, des disparitions en Argentine et du génocide au Rwanda. Il arrive à trouver que les causes universelles qui sont à l'origine des violences sont les besoins non satisfaits et les lacunes en éducation pour la bienveillance (Staub, 2003; Staub, Pearlman, Gubin & Hategekimana, 2005). Il en résulte que pour créer des sociétés et un monde bienveillants, pacifistes et harmonieux, il ne suffit pas seulement de prêcher la satisfaction des besoins ou des droits de tous, mais il faut aussi une formation humaine en empathie pour que chacun soit sensible à la misère de l'autre en vue d'être actif dans la recherche d'une solution positive

Plusieurs auteurs (Bar-Tal & Rosen, 2009; Chabot, 1998; Fisher, Ludin, Sue Williams, Steve Williams, Abdi & Smith, 2002; Goleman, 1995; Lancelot, Constantini-Tramoni, Tarquinio & Matinet, 2009; Ntezimana, 2005; Rogers, 1998) s'accordent sur le principe que l'empathie est une grande valeur à laquelle il faudrait entraîner les gens pour qu'ils reconnaissent les besoins des autres et qu'ils y répondent. La même valeur abordée par le monde religieux sous l'appellation universelle de l'amour ressemble à l'empathie quand il est exprimé par la règle d'or¹.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Ce que vous voulez que les autres fassent pour vous, faites-le pour les autres » ou « ce que tu n"aimes pas, ne le fais à personne » (Mt. 7, 12).

En étudiant le cas concret du génocide au Rwanda, un pays de plus de 80% de chrétiens (catholiques et protestants), qui sont supposés avoir suivi la formation empathique sur l'amour du prochain, les épreuves les ont déconcertés. Le message n'a-t-il donc pas été transmis ? Si oui, n'y a-t-il pas d'autres facteurs ou d'autres dimensions ignorées qui handicapent la croissance de la bienveillance comme l'intégration de la culture l'éducation? En effet, dans beaucoup de cas, constatent les pédagogues Fisher et ses collaborateurs (2002, p. 44), « les croyants montrent peu de variations de comportement par rapport à la ligne fondamentale dans leur propre culture ». Prenant l'exemple des Eglises du Rwanda avant 1994 qui ont toujours prêché la paix et la réconciliation, et qui ont même organisé des programmes de formation sur ces thèmes, elles n'ont pas fait la différence. Les auteurs (Fisher & al., 2002, p.44) postulent que la culture traditionnelle l'emporte sur la religion. Cependant, continuent les mêmes auteurs, « il est aussi important de reconnaître que la religion, lorsque les gens adhèrent à ses idéaux, peut influer positivement sur les conflits ». Dans ce sens, il ne faut pas exclure que, ceux qui ont contribué à ce qu'il y ait des rescapés, y soient arrivés, grâce à cette formation des valeurs religieuses. Dans notre travail, la religion est une culture comme tant d'autres, avec ses points forts et ses points faibles, donc elle devrait s'intégrer dans la culture traditionnelle.

Les auteurs (Friedli, 2009; Sen & Wagner, 2009) expliquent cet échec des croyants, en général, qu'ils soient chrétiens, musulmans, bouddhistes, etc., par l'ambivalence caractéristique de leurs institutions qui couvent les éléments fondamentalistes de conflits et les éléments fondamentaux de paix. Appliquant cette analyse, non seulement aux grandes religions, mais aussi à toutes les cultures et à toutes les ethnies, l'éducation à la paix pour les adultes devrait commencer par la transformation de la rigidité qui dénigre les valeurs de l'autre.

Ainsi, de nombreuses associations nouvelles au Rwanda dont Umuhuza (Le médiateur), IRDP (Institut de Recherche et de Dialogue pour la Paix), l'AMI (Association Modeste et Innocent) etc., essaient d'apporter leurs contributions. C'est dans ce cadre qu'est née l'Association APAX-Rwanda (Association pour l'Education à la paix au Rwanda) pour concilier religion et culture dans l'éducation à la paix.

Comme le postule Salomon (2002), nous ne pouvons pas nous endormir et laisser aux politiciens seuls, le devoir de chercher ce qui contribue à la paix. Il y a des dimensions d'éducation à la paix qui peuvent venir des autres domaines. C'est ainsi que notre travail **d'éducation aux valeurs de la paix** se situe non pas dans le cadre politique, mais dans le contexte d'une étude interculturelle de la religion chrétienne et de la culture rwandaise.

# 1. Choix et intérêt du sujet

Pour éduquer à l'universalité, nous avons choisi les valeurs humaines de tolérance, don de soi, spiritualité et éveil de la conscience, comme piliers de la paix et de la sécurité. Ces valeurs s'acquièrent par l'éducation, car elles ne sont pas héréditaires et chaque société, voire chaque communauté conçoit son projet d'éducation à la paix par rapport à ce qu'elle considère comme ses propres valeurs, ou valeurs dites universelles.

Quand on regarde comment les gens forment les nouvelles recrues dans toutes les sociétés humaines, on constate qu'il y a le souci des anciens pour perpétuer la culture et la patience des jeunes pour l'assimiler. Cette tradition n'est pas loin de celle des Rwandais en ce qui concerne l'apprentissage par l'action. Trois valeurs idéales rwandaises attirent l'attention, même si, selon Erny (2005), elles couvent les germes de conflits. Il s'agit de la noblesse du cœur (*Ubupfura*), de l'union vitale ou solidarité (*Ubumwe*) et de l'intelligence (*Ubwenge*). A côté de ses valeurs sociales, il y a des valeurs religieuses qui accompagnent la vie de

tous les Rwandais, comme les rites communautaires. Le souhait de la richesse qui se transmettait par la salutation (amashyo et gira abana) montrait que la valeur économique et la valeur de la vie n'étaient pas non plus négligées. Des moyens pour renforcer cette éducation étaient dans les normes de la vie quotidienne et les objectifs étaient presque toujours atteints grâce au contrôle social permanent. Avec la société actuelle qui évolue vers la mondialisation, les repères se perdent et la violence s'installe. Nous trouvons donc que pour faire l'éducation à la paix, le choix des valeurs doit tenir compte de la culture (Bimwenyi, 1981; Galtung, 1996;) et des besoins humains fondamentaux (Burton, 1990; Galtung, 1981; Kelman, 1999; Maslow, 1987). Les besoins étant diversifiés, notre intérêt sera multidimensionnel. Il est d'ordre spirituel, social, économique, personnel, communautaire et scientifique.

# 2. Problématique

Les gens, quels que soient leurs origines, leurs cultures, l'âge, le niveau socioéconomique, ne peuvent parvenir à atténuer la misère de l'autre, qu'à condition
d'avoir des dispositions adéquates à le faire et d'avoir été entrainés à pareille
action (Staub, 2003). Les auteurs (Jarymowicz & Bar-Tal, 2006) qui ont
travaillé dans les régions du Moyen-Orient ont mis en évidence le phénomène
d'une peur paralysante qui handicape l'éducation à la paix et qui est alimentée
par la blessure de la mémoire collective. Les chercheurs rwandais (Nzabandora,
Karamira, Rwego-Kavatiri, Vuningoma & Tuyisabe, 2008) œuvrant au sein de la
Commission Nationale pour l'Unité et la Réconciliation (CNUR) ont publié les
résultats d'une recherche qui avait comme principaux objectifs l'identification
des catégories des violences qu'on trouve au Rwanda après le génocide de 1994
et l'analyse des causes profondes de chaque type de violences en vue de
déboucher sur les stratégies à mettre en œuvre pour les éradiquer et ainsi
renforcer l'unité et la réconciliation des Rwandais. Ils arrivent à la conclusion

que cette violence continuelle s'enracine dans la pauvreté, la jalousie et l'ignorance, autrement dit, dans les besoins fondamentaux non satisafaits. On dirait donc que les bases culturelles du développement humain ne sont pas prises en compte dans les programmes nationaux qui sont d'une certaine manière, une copie des plans occidentaux. Salomon et Nevo (2002) trouvent que le propre de l'éducation à la paix devrait se centrer dans le changement des mentalités qui ne valorisent pas les différences. En effet, ignorer les différences constitue une forme de violence et pour Galtung (1996), chaque culture a sa manière de véhiculer la violence et d'éduquer à la paix.

### 3. Questions de recherche

La question générale qui guide cette recherche est de savoir comment utiliser les différences pour la satisfaction des besoins fondamentaux de l'individu et de la société, au profit de la paix. C'est une autre manière de savoir comment fonctionne l'éducation à la paix pour arriver à la transformation individuelle, culturelle et communautaire. Ainsi, pour mieux nous structurer nous allons répondre aux sous-questions qui suivent.

- 1. Qu'est-ce que l'éducation à la paix et qu'elle est sa mission ?
- 2. Sur quelles valeurs chrétiennes et culturellement rwandaises pouvonsnous bâtir pour implanter la paix ?
- 3. Quelles seraient les approches méthodologiques adaptées pour bâtir la paix ?
- 4. Quelles sont les difficultés rencontrées par les bâtisseurs de paix, bien intentionnés, dans leurs activités d'éduquer aux valeurs de la paix ?
- 5. Quelles sont les éventuelles approches de solution préconisées pour surmonter ces difficultés ?

# 4. Objectifs du Travail

Dans notre recherche à travers la littérature et grâce aux investigations sur le terrain nous voulons particulièrement :

- 1. Explorer la nécessité de l'éducation pour la paix ressentie par le monde aussi bien laïc que religieux.
- 2. Montrer l'importance du choix des valeurs de paix à éduquer dans une pédagogie pluridimensionnelle avec son clivage religieux-laïc.
- 3. Analyser le niveau d'implication dans les activités qui contribuent à la paix réalisées par les membres.
- 4. Identifier certaines difficultés liées à l'activité de médiation pour la paix.
- 5. Proposer des approches de solution, pour surmonter les difficultés de médiation pouvant être utiles, aussi bien aux communautés religieuses qu'au monde laïc, pour le développement intégral de la personne capable de bâtir la paix.

# 5. Hypothèses de recherche

Beaucoup de modèles peuvent se présenter lorsqu'on veut parler de l'éducation aux valeurs de la paix, étant donné que nous avons privilégié, dans notre recherche, l'approche pluridisciplinaire. Mais notre point de vue consiste à promouvoir les valeurs de la paix en vue du développement intégral de la personne, dans sa culture. Comme notre terrain d'application est le Rwanda, pays marqué par le christianisme et la culture traditionnelle, nous avons sélectionné deux modèles pour orienter notre réflexion. Il s'agit de celui de la tradition chrétienne basée sur l'éthique (Johansen, 2008) et celui de l'approche holistique (Don Collins Reed, 2009) qui nous rappelle les étapes du développement humain et qui recourt à plusieurs disciplines et tient compte de différentes dimensions en psychologie (Erikson, 1959; Kohlberg, 1983) et en

psychopathologie (Hawkins, 2005) d'une part, ainsi qu' en philosophie latino américaine et africaine (Ichazo, 1995, trad. par Clouzot, 2000; Ntezimana, 2005) d'autre part. L'éthique chrétienne va mettre l'accent sur l'amour et les courants holistiques de psychologie du développement sur la liberté qui n'exclut pas cet amour.

### 5.1 Hypothèse générale

Nous postulons que l'éducation aux attitudes d'amour et de liberté comme valeurs qui préservent la paix pourrait être entendue comme l'éducation au développement intégral de la personne, de telle manière qu'elle soit en paix avec elle-même et avec son environnement sociologique, cosmique et spirituel, condition indispensable pour être artisan de paix, objectif final d'une socialisation réussie, telle que l'entendait l'initiation traditionnelle africaine (Panu-Mbendele, 2005). La paix est donc un aboutissement d'un entraînement aux compétences spirituelles, sociales et pratiques qui apportent des satisfactions aux besoins humains fondamentaux. Ainsi, les valeurs de la paix corrélées les unes aux autres, se développent par l'éducation, et sont en lien avec l'état de vie, le sexe et les études.

# 5.2 Hypothèses spécifiques ou opérationnelles

Hypothèse 1. En éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, on améliore leurs connaissances et leurs stratégies en faveur de la paix.

Hypothèse 2. En éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, il en résulte une transformation personnelle, culturelle et communautaire en faveur de la paix.

Hypothèse 3. L'éducation à la paix d'un groupe de candidats médiateurs améliore leurs valeurs de paix (don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance).

Hypothèse 4. Les valeurs de la paix, « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance » sont corrélées significativement les unes avec les autres.

Hypothèse 5. Il existe une influence du sexe, de l'état de vie et du niveau d'études sur les attitudes d'humanisation, « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance », entendues comme valeurs de la paix.

# 6. Méthodologie de la recherche

Les démarches méthodologiques plus détaillées sont exposées dans la partie pratique de ce travail, mais d'une façon sommaire, nous signalons que, pour mener à bonne fin notre étude, nous avons fait recours aux cinq procédés méthodologiques à savoir : la documentation, l'enquête par questionnaire, l'administration des tests, l'observation et l'entretien en situation directe.

# 7. Délimitation du sujet et planification des activités

Le travail présenté ici s'inscrit dans le cadre de **recherche-action** dans le sens que nous cherchons les stratégies pour répondre aux questions d'une situation réelle et non pas expérimentale. Cette étude est délimitée dans le domaine de recherche, dans l'espace et dans le temps. Notre travail est en Psychologie Générale et Pédagogique. Par la psychologie générale nous allons chercher ce qui contribue à la paix dans la psychologie humaniste (Maslow, 1968, Rogers, 1998), sociale (Kelman, 1973, 2004; Staub, 2003, 2005), développementale (Pons & Doudin, 2007), et clinique (Hawkins; 2005; Rainville, 1998). Pour ce qui est de la pédagogie de la paix, nous allons considérer les travaux des pédagogues (Bar-Tal & Rosen, 2009; Fisher & al., 2002; Salomon, 2002, 2004) sans négliger l'apport des sociologues (Bimwenyi, 1981; Galtung, 1996; Friedli, 2009).

Au niveau des modèles d'éducation à la paix donnés par Bar-Tal & Rosen (2009), nous avons préféré le modèle indirect dont les éléments essentiels sont

la liberté de conscience, la tolérance, l'empathie, les droits humains et la résolution des conflits. Nous avons choisi des valeurs correspondant à notre contexte. Dans l'espace l'étude recouvre la communauté des Missionnaires de la paix du Christ-roi, sise dans les districts de Gakenke (Nord), Muhanga (Sud) et Ngororero (Ouest), au Rwanda, pays d'Afrique centrale et orientale qui s'est fait un nom avec le génocide de 1994. Dans le temps, les activités ont été divisées en trois grandes étapes parce que les observations sur terrain des cas particuliers nécessitaient une étude longitudinale, c'est-à-dire une évaluation des mêmes sujets à plusieurs périodes.

### 8. Subdivision du travail

En plus de l'introduction et de la conclusion générale, le présent travail comprend deux grandes parties : la partie théorique et la partie pratique. La partie théorique traite six thèmes : contexte historique du Rwanda, fondements de l'éducation à la paix, valeurs de la paix et maturité humaine, programmes et stratégies d'éducation pour la paix, défis, ainsi que la gestion des émotions et des conflits. La partie pratique porte sur la méthodologie et l'analyse des données et, éventuellement, la discussion des résultats de ces données recueillies grâce au questionnaire et aux tests.

# A. PARTIE THEORIQUE

# Chapitre 1 : Contexte historique du Rwanda

« Les haines ataviques ne sont pas plus à l'origine du génocide en Afrique qu'en Europe. Là, comme ailleurs, les génocides sont inspirés et organisés par des individus » (Del Ponte & Sudetic, 2009, p.113).

### Introduction

### Situation géographique du Rwanda

Le Rwanda est un pays enclavé, au Sud-Est de l'Afrique :

- > entre 1 degré et 3 degrés de latitude Sud et entre 29 degrés et 31degrés de longitude Est.
- à 1,800km (by road) de l'Océan Indien (Mombassa, Kenya) et à 3,500 km
   de l'Océan Atlantique (Matadi, DR Congo).

**Population**: 10.47 millions d'habitants (en 2009)

**Capitale**: Kigali (approx.1 million d'habitants)

**Population urbaine**: 18 %

### Population par rapport à l'âge :

moins de 15 ans, 42.1 %

> entre 16 et 64 ans : 55,5%

> plus de 65 ans, 2.4 %

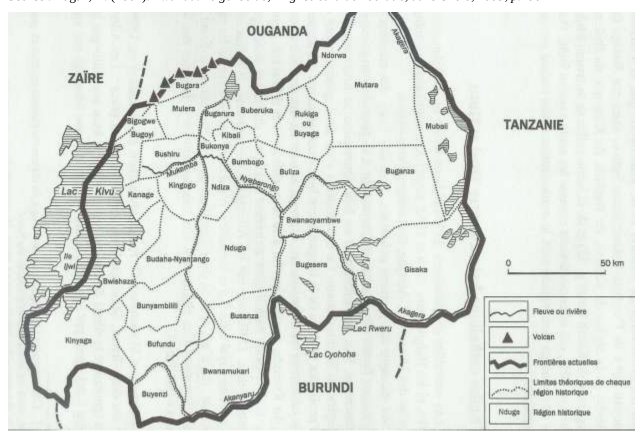
Espérance de vie : 50-52 ans

**Religions**: Catholique (56,5%), protestante (26 %), Adventiste (11,1 %), Musulmane (4.6%), autres (1.8%).

### Grand événement historique

Le Rwanda, a défrayé la chronique, suite à l'excès de violence, le génocide, qui aurait coûté la vie à plus d'un million de personnes en 1994. Nous allons présenter brièvement ce pays dans les trois grandes périodes de son histoire, esquissant tout simplement la culture et la structure comme éléments du conflit et comme ressource de l'éducation à la paix, l'ultime objet de notre travail.

Carte 1: les régions historiques du Rwanda Source : Lugan, B. (2004). Rwanda. Le génocide, l'Eglise et la démocratie, dans Ukelo, 2009, p.106



# 1.1 La période précoloniale

A l'arrivée des Européens, le Rwanda était peuplé de trois groupes sociaux ou classes sociales: **Hutu, Tutsi et Twa.** 

Nombreux chercheurs spécialistes du Rwanda (Des Forges, 1999; Franche, 2004; Mamdani, 2001; Nsengimana, 2003; Sebasoni, 2000; Vansina 2001; mentionnés par Ukelo, 2009, p.101) « ont mis en évidence le fait que, si la région africaine des Grands Lacs (dont le Rwanda fait partie) est sans nul doute un lieu de rencontre migratoire de nombreuses peuplades africaines, il n'y a cependant aucune trace de la migration d'un peuple » «hutu», «tutsi» ou «twa». Toutefois, nous ne pouvons pas passer sans mentionner que, même si ces recherches récentes ne trouvent pas de preuves sur les origines différentes du peuple rwandais, les anciennes recherches (Kagame, 1972), qui s'appuiyaient sur celles des ethnologues occidentaux, avaient affirmé que les trois groupes ne viennent pas du même milieu et ne sont pas arrivés au Rwanda au même moment. Pour Kagame (op. cit) les Twa furent les premiers arrivants, et puis les Hutu et enfin, les Tutsi. La discussion reste donc ouverte pour les historiens.

Pour ce qui est de la psychologie populaire, les Hutu, les Tutsi comme les Twa, sont convaincus d'avoir une même nation (Rwanda), le même ancêtre (Gihanga), une même langue (Kinyarwanda), une même culture (umuco gakondo) avec des valeurs fondamentales communes (indangagaciro) et des interdits communs (kirazira). Cette unicité du peuple et de la culture au Rwanda est mis en exergue par le fait que, les trois groupes utilisent le même langage pour l'éducation (uburere buruta ubuvuke), les valeurs (agakoni k'iminsi gacibwa kare kakabikwa kure), les mentalités (kamere ntikurwa na reka), les coutumes (inyana ni iya mweru), l'attachement à la tradition (irivuze umwami)

valorisant particulièrement l'autorité, les hiérarchies, et inculquant l'hostilité à tout esprit d'insoumission (Kalibwami, 1991).

Dans tous les trois groupes, l'essentiel de la culture était en rapport avec le patriotisme et visait la conservation et la consolidation des structures du pays. Rappelons que la structure politique connue du Rwanda d'avant la colonisation et qui a été enseignée officiellement est une monarchie féodale, exercée par les Tutsi du clan nyiginya depuis le XIVe siècle<sup>2</sup>.

Selon Nahimana (1993), l'organisation sociale était basée sur les lignages dont la cellule de base était « l'urugo » ou famille. Le terme « urugo » pourrait aussi désigner, l'enclos. « Dans le cadre traditionnel de la « division du travail », la femme est la maîtresse incontestée de tout ce qui se passe à l'intérieur de l'enclos (mu rugo). Elle s'occupe des enfants sur le plan alimentaire, sur le plan de la santé et sur le plan de l'éducation de base » (Nahimana, 1993, pp 34-36).

Dans ce milieu protégé, de la famille parentale, cloître étroit pour le genre féminin, une éducation sévère est donnée, qui développe chez tous « les habitudes de respect, de soumission, de bonne tenue, de courtoisie, d'attachement inviolable aux traditions ancestrales, aux us et aux coutumes du pays, de dévouement au groupe allant jusqu'à l'abnégation et au sacrifice, d'affection fraternelle (...), de docilité passive à l'égard de l'autorité à tous les degrés » (Simpenzwe, 1990, p.11).

Plusieurs familles constituaient la grande famille « umuryango » ou clan (base de la pratique de toute solidarité) dans lequel Hutu, Tutsi et Twa se reconnaissent. Un exemple du grand clan du Rwanda et dont les trois groupes sociaux (Hutu, Tutsi et Twa), jusqu'à maintenant, se reconnaissent comme descendents des mêmes ancêtres « Bazimya ba Baregeya » est le clan des Bagesera. En effet, la grande famille comptait non seulement les vivants, la

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XIVe siècle : premier roi tutsi historique, Ruganzu I Bwimba. Début de la dynastie des Nyiginya qui régnera jusqu'en 1961 (Lugan, 1997, p.9).

parenté, mais aussi les morts, les non encore nés et les alliés<sup>3</sup>. Les éléments de la culture véhiculée par tous les Rwandais, tels qu'ils sont recensés par Kalibwami (1991, pp. 105-114) étaient dans le temps intégrés dans la vie de chaque jour à l'éducation des enfants et à l'encadrement des adultes.

En bref, il n'est pas impossible que les trois groupes des Rwandais que nous désignons par « classes sociales » viennent des origines différentes, mais ayant partagé le même terrain et les mêmes moeurs pendant plusieurs siècles, seuls les experts dans la matière pourront se prononcer là-dessus.

La culture au Rwanda, comme dans toutes les autres sociétés, était probablement sous l'emprise de ceux qui détenaient le pouvoir économique et politique. Etant donnée que la culture rwandaise fait partie des cultures bantoues africaines, et que les Tutsi (supposés être étrangers) qui ont été longtemps au pouvoir, n'ont pas laissé les traces d'une autre langue ou d'une autre culture, nous sommes en mesure de dire que les conflits, au Rwanda, reflètent des luttes plutôt sociales qu'ethniques. Toutefois, quoique la société rwandaise ait toujours valorisé l'harmonie et la stabilité, les rivalités et les luttes interclaniques n'étaient pas totalement absentes car le conflit est naturel (ntazibana zidakomanya amahembe). Par exemple, au moment où les Allemands s'installaient au Rwanda (1894), le pays était en train de traverser la crise qui aboutira au coup d'état de Rucunshu (1897) résultant de la lutte inter-clanique entre les Banyiginya et les Bega. C'est pour cela que l'éducation traditionnelle à la paix avait un rôle à jouer pour maintenir l'unicité du pays.

# 1.2 La période coloniale

A la fin du XIX<sup>e</sup> siècle, le contact entre la société rwandaise et les Européens a marqué le début d'un changement radical non seulement dans l'évolution du cadre institutionnel traditionnel du Rwanda (Nsengimana, 2003), mais aussi

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « We will teach them that in Africa, family is a broad and all-encompassing concept, and that an entire generation treats the next as its own children » President of the Republic of Rwanda Posted: June 9, 2009 04:51 PM

dans l'éducation des enfants et l'encadrement des adultes. Ce processus de transformation a été selon Nsengimana (op. cit.), l'œuvre des Allemands, des Belges et des Missionnaires « Pères Blancs » et protestants dont l'action a été soutenue par des autochtones, représentés par la dynastie « sindi-nyiginya ».

En effet, après la conférence de Berlin, en 1885, quoique l'Allemagne était devenue une puissance coloniale, « en Afrique Orientale, l'évangélisation était un monopole catholique. Plus encore, un quasi-monopole français, puisque la Société des Missionnaires d'Afrique, les Pères Blancs, était très largement française » (Lugan, 1997, p.311). Les Missionnaires protestants (d'origine allemande) vont être introduits pour doser cette influence de la culture française.

### 1.2.1 La colonisation allemande

La période coloniale allemande débute en 1894 et se termine le 09 Août 1914, date à laquelle les puissances colonisatrices se sont déclarées la guerre dans les colonies (Nsengimana, 2003). Cette colonisation qui n'a duré qu'un laps de temps, fut caractérisée par l'entrée en contact de la société rwandaise avec les colonisateurs allemands d'une part, et avec les missionnaires « Pères Blancs » et « Protestants », d'autre part (Rutayisire, 1987 ; Kalibwami, 1991 ; Erny, 2002 ; Nsengimana, 2003). L'éducation traditionnelle des jeunes va petit à petit glisser de l'enclos aux catéchuménats et aux écoles fondés et encadrés par les Missionnaires.

### 1.2.2 La colonisation belge

A l'arrivée des Belges, en 1916, quelques modifications ont eu lieu dans la colonie du Rwanda, en ce qui concerne la tradition et la structure (Nsengimana, 2003). Tout comme les Allemands qui n'administrèrent pas le Rwanda indépendamment du Burundi ou de leur vaste territoire colonial, l'Est Africain Allemand, le colonisateur belge n'envisagea pas non plus le Rwanda

indépendamment du Burundi et de son immense colonie, le Congo belge, d'où une certaine négligence des particularités rwandaises (Nsengimana, op. cit.).

Pour Nsengimana (2003), l'autorité belge va s'approcher des Missionnaires pour profiter de leur expérience et solliciter leur concours pour réussir ses visées coloniales. Cet auteur trouve que c'est par cette coalition, qu'il y eut destitution du Mwami Musinga, en 1931, qui résistait à la modernité européenne et l'intronisation de Mutara III Rudahigwa. Cet événement est interprété comme une dévaluation rapide, fatale et sans rappel du cadre institutionnel traditionnel rwandais (Nsengimana, 2003).

De 1946 à 1952, le Rwanda était mis sous tutelle belge et à partir de 1952, des voix avaient commencé à s'élever contre la colonisation. « Le début de la contestation contre la colonisation est donc intervenu avant la fin du processus de transformation de la société rwandaise, c'est-à-dire avant l'assimilation des institutions européennes par tous, sinon par la majorité des Rwandais » (Nsengimana, 2003, p.575). En d'autres termes, la colonisation fit de la société rwandaise une société flottante, incapable de s'identifier ni à ses valeurs traditionnelles authentiques, ni aux nouvelles valeurs européennes. Kalibwami (1991) et Friedli (1996), confirment aussi qu'à la place de l'intégration des valeurs, les rapports entre le colon et le colonisé dans le cadre social, s'y sont plutôt fondés et développés sur l'exploitation des clivages préexistants<sup>4</sup>. C'est dans cette dévalorisation des valeurs traditionnelles (Nsengimana, 2003), et dans cette perte de cohésion des liens sociaux (Ukelo, 2009), qui seront aggravées par les guerres de 1959 et de1990, que l'on trouve la cause de la crise rwandaise (1952-1962) et du génocide de 1994.

Nous pourrons prédire sans trop affirmer que les élites Hutu et Tutsi, vont chaque fois recourir à ce « soi-disant identité ethnique » en temps de crise ou à l'approche d'échéances politiques pour accéder au pouvoir ou pour le

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il y eut le développement de la « thèse hamitique » biblique (Gen 9) et anthropologique (origine nilotique) pour expliquer la supériorité de l'ethnie tutsi par rapport à l'ethnie hutu (Friedli, 1996, p.2).

maintenir. A titre d'exemple, en 1959, il y eut révolution populaire catalysé par l'apparition des partis politiques (orientés ethniquement). La victoire va être remportée par le parti Parmehutu qui dirigea la première république depuis 1961, juste une année avant l'indépendance (1962).

## 1.3 La période post-coloniale

La période post coloniale s'étendant de 1962 à nos jours connaît trois régimes républicains avec un génocide entre le deuxième et le troisième régime.

### 1.3.1 La première république

En date du 28 janvier 1961, il y eut proclamation de la République rwandaise, abolition du système féodale et du régime monarchique. Le premier juillet 1962, le Rwanda accéda à l'indépendance. Comme cette révolution hative n'a pas suffisamment pris en compte certains des problèmes posés au pays, de nouveaux problèmes ne vont pas manquer de se poser (Ukelo, 2009). Dans son programme, le président Kayibanda envisageait la lutte pour l'égalité et la justice, mais dans la pratique, les opposants politiques remarquaient encore des intérêts et des privilèges pour son parti politique auxquels s'ajoutait le problème des refugiés (1959, 1961, 1963, 1967, 1973) qui ont constitué la diaspora tutsi (Ukelo, 2009).

### 1.3.2 La deuxième république

Tout comme dans la première république, « l'Eglise catholique était un pouvoir puissant et prestigieux, distinct d'autres pouvoirs sociaux et politiques ; l'Etat devait absolument tenir compte d'elle » (Kalibwami, p. 120) mais les chrétiens aussi avec l'éducation reçue de respect total à la parole de l'autorité ne mettront pas facilement en cause les faiblesses du régime. La deuxième république commence par le coup d'Etat de 1973 qui porte au pouvoir le

général major Juvénal Habyarimana. La fin de son règne est marquée par son assassinat le 06 Avril 1994 et déclenche le 07 Avril 1994, le début de la violence envers les tutsi et tous ceux qui étaient considérés comme opposants au régime.

### 1.3.3 Le génocide de 1994 et la troisième république

Dans les paragraphes qui ont précédé, il nous a été impossible de montrer scientifiquement qu'il y a des ethnies (groupes n'ayant pas de terre commune, d'ancêtre commun, une même langue, une même culture) au Rwanda. C'est ainsi que la définition du génocide par l'ONU comme extermination intentionnelle d'un groupe national, ethnique, racial ou religieux va occasionner des débats qui ne peuvent pas être tous mentionnés pour ne citer que quelques exemples sur la question de savoir si le génocide au Rwanda porte sur une race ou une ethnie.

C'est au 1<sup>er</sup> juillet 1994, que le Conseil de sécurité des Nations Unies a demandé à Boutros Boutros-Ghali, alors secrétaire général, de constituer un comité d'experts dont l'objectif est d'enquêter sur la « possibilité d'actes de génocide perpétrés au Rwanda » (Roméo, 2003, p.564).

La Commission d'experts de l'ONU, a suggéré que « pour conclure qu'il y a discrimination fondée sur la race ou l'ethnie, il n'est pas nécessaire de prendre pour hypothèse ou postulat l'existence de la race ou de l'ethnie elle-même en tant que faits scientifiquement objectifs » (Mégret, 2002, p. 177, citée par Ukelo 2009, p.109). C'est par ces déclarations que le génocide des Tutsi au Rwanda a été reconnu par l'ONU.

Alors que les Nations Unies ont assimilé au génocide les actes de violence survenus au Rwanda depuis avril jusqu'en juillet 1994, certains auteurs (Lugan, 2003; 2007; Péan, 2005) réfutent cette appellation et parlent seulement des massacres, parce qu'ils trouvent que quelques éléments manquent pour parler du génocide, par exemple, « la planification » (Rapport de l'OUA, 2000 in Lugan, 2007, p.230).

Notre sujet étant de faire l'éducation pour la paix, notre problème ne consiste pas à savoir, qui a eu l'intention ou la planification de déclencher le génocide, mais à savoir plutôt quels efforts éducatifs avons-nous besoin de fournir pour répondre aux besoins qui engendrent la violence ? Comment expliquer une telle explosion de violence dans une société où la cohabitation entre populations remonte à plusieurs siècles ? Plusieurs hypothèses culturelles ont été avancées. Parmi elles il y a entre autres, la manière traditionnelle de gestion des problèmes qui semble dépassée, l'affirmation de la culture de l'obéissance aveugle à l'autorité sans référence à sa conscience, la resurgence de la culture de la violence et de la vengeance et la crise des valeurs humaines et chrétiennes. On postule aussi (Buakasa, 1996) que l'occidentalisation aurait destabilisé le système des valeurs africaines de médiation pacifique des conflits. Les autres valeurs humaines sont aussi éprouvées, telles que la noblesse du cœur (ubunyangamugayo), la tolérance (ubworoherane), le sens de l'humain (ubumuntu), le courage (ubutwari)! Le monde religieux comme le monde laïc ont été éprouvés pour témoigner de leur amour envers le prochain et de leur liberté face à l'autorité, parce qu'en général, l'expression de telles valeurs et attitudes humaines conduisait à la mort.

Le génocide proprement dit a duré les mois d'Avril, Mai et Juin et a été arrêté le 04 juillet 1994 par l'armée du Front Patriotique Rwandais (FPR) en rébellion depuis le 1er octobre 1990. Après cette horrible période qui a détérioré en même temps la dignité de ceux qui mourraient et ceux qui les faisaient mourir, on a assisté dans les milieux ruraux du Nord, de l'Ouest et du Sud, à une vague de violences dans les années 1997-2000. Maintenant, la guerre est terminée sur tout le territoire, mais diverses violences sporadiques incluent le Rwanda dans la problématique mondiale des pays dont l'éducation à la paix est une urgence à laquelle doivent répondre tous les individus et toutes les organisations (Nzabandora & al., 2008). C'est dans ce cadre que l'Association APAX, se propose pour répondre à cet appel d'éduquer pour la paix par l'amour et la liberté.

# 1.4 Conclusion au chapitre 1

Si des systèmes différents, mais opérants sur les mêmes individus, ne se concertent pas sur le système des valeurs, ils risquent de perturber tout le système de référence et de créer des sociétés à individus désorientés, schizophrènes, incapables de bâtir la paix intérieure et prédisposés à la violence. Cela a été un des postulats de la violence au Rwanda (Rutayisire, 1987; Kalibwami, 1991; Erny, 2002). En fait, de tels systèmes multiplient les normes qui sont des entraves au développement individualisé de la personne. De plus, dans le cas du Rwanda, les différents systèmes: monarchique, colonial et républicain, n'ont pas pris en compte le sort de la population mais, ont utilisé la population pour défendre leurs privillèges en créant un noyau conflictuel insoluble qui a explosé dans un génocide.

- 1) La tradition rwandaise est fondée sur la complémentalité dans la différence, et le système monarchique a dans certains cas tiré partie de ces différences pour se perpétuer.
- 2) Le système colonial, lui aussi a exploité et exagéré ces différences pour maintenir son pouvoir.
- 3) Les élites de la période post-coloniale n'ont pas corrigé l'erreur. Ils ont, au contraire, préféré de loin l'identité « Hutu/Tutsi », aux autres identités rwandaises (par exemple les clans), pour gagner le soutien de la population et du monde extérieur.

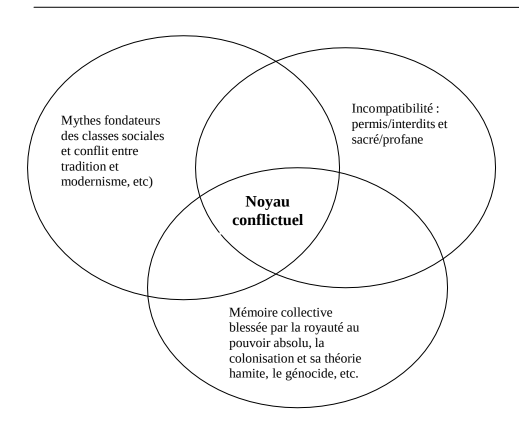


Figure 1. Noyau conflictuel au Rwanda (notre élaboration)

Pour Del Ponte et Sudetic (2009), au Rwanda, un cocktail explosif de pauvreté, de surpopulation, de détresse économique, d''anarchie, de fanatisme, de jalousies, de peur et d''autres facteurs ont certes posé les conditions du génocide, mais cette solution a été imposée par des chefs militaires et politiques, déterminés à maintenir le pouvoir et les autres privillèges. Le génocide a été pour tous les Rwandais un choc, et en parler, c''est les inviter à ne pas déprimer mais à se tourner ensemble en rééducation, vers la valeur africaine de la vie. Le point de départ de notre travail d''éducation à la paix est ce drame humain de «génocide » qui s''est passé au Rwanda, le pays natal, en 1994. Comment en est-on arrivé là ? Nous pensons qu''il y a eu un échec de l''éducation en général et de l''éducation à la paix en particulier. Ce postulat a soulevé en nous certaines questions : Que faut-il faire pour que la paix apparaisse au Rwanda et y soit un germe de développement intégral de la personne humaine? Qu''est-ce qu''un programme d''éducation à la paix peut changer pour ceux qui le suivent ? Comment utiliser les différences pour la satisfaction des besoins fondamentaux de l''individu et de la société au profit de la paix? Le chapitre qui suit, essaie de nous éclaircir sur le phénomène « violence et paix » et sur la nécessité de l''éducation à la paix non seulement au Rwanda, mais aussi dans d''autres coins du monde.

# Chapitre 2 : Fondements de l'éducation à la paix

« Nous vivons une époque bien déroutante pour ce qui touche à l'éducation. Nous sommes assaillis de problèmes dont l'origine est extrêmement diverse. Le plus difficile de tous c'est peut-être que nous n'avons aucune idée de la forme que prendra la société à venir, et que nous ne savons comment y préparer la nouvelle génération ». (Bruner, 2000, p.147)

## Introduction

Dans ce deuxième chapitre nous nous préoccupons de savoir ce qu'est l'éducation à la paix et sa nécessité. Ainsi, la première section introduit les idées de base de la réflexion sur la paix, le conflit et la violence. Ensuite, pour comprendre l'urgence de l'éducation pour la paix, nous allons explorer la situation de la littérature et des recherches effectuées par différents auteurs sur l'établissement de la paix.

# 2.1 Quelques définitions

Pour parler de la paix, le chemin normal semble celui de passer d'abord de la violence, du conflit ou de la guerre pour arriver à une vie harmonieuse. C'est ainsi que nous n'aurons pas à exposer seulement les concepts relatifs à la paix, mais aussi ceux qui sont relatifs à la violence. Il s'agit de l'irénologie et de la polémologie.

## 2.1.1 L'irénologie

Le terme « *irénologie* » est construit à partir de la racine grecque signifiant Paix. Selon le Petit Robert (2000), la paix signifie rapports entre deux personnes qui ne sont pas en conflit ; rapports calmes entre citoyens ; absence de troubles, de violences ; situation d'une nation, d'un Etat qui n'est pas en guerre et « faire la paix » désigne se « réconcilier ». L'irénologie<sup>5</sup> ou science de la paix (*peace research*), est une des sous- disciplines composant les études de sécurité et elle va de paire avec la polémologie qui est l'étude des phénomènes conflictuels ou polémogènes. L'objet de l'irénologie est la compréhension des origines des conflits armés dans le but de les modérer, les prévenir ou les résoudre. Le postulat de base est que les guerres constituent une pathologie sociale devant être éradiquée.

Après la deuxième guerre mondiale, plusieurs initiatives pour la réconciliation en vue de la paix ont vu le jour. Il s'agit par exemple de la création « des villages et îles de la paix » par le dominicain belge, Dominique Pire, Prix Nobel de la paix (1958), fondateur de l'Université de la paix, près de Liège, en 1960. Il a construit sa méthodologie du « dialogue fraternel » sur la conviction pratique que là où il n'est plus possible de parler ensemble, « il y a encore toujours moyen de faire quelque chose ensemble » (Friedli, 2010, p.20).

Dans cette même période, l'école scandinave de l'irénologie « International peace research » a été fondée à Oslo (Norvège) en 1960 par Johan Galtung. En 1966, Alva Myrdal (Prix Nobel de la paix 1982) fonde le « Stockholm International Peace Research Institute ». Aujourd'hui, dans le monde, les centres de recherches pour la paix se comptent par centaines. Nous pouvons citer: "Geneva International Peace Research" (GIPRI Foundation), "The Center for Research on Peace

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> retrieved on November 18, 2009 from Fr. wikipedia.org,

Education" (CERPE Publications), "Institut for Integrative Conflict Transformation and Peacebuilding" (IICP-The art of Peace), etc...

La paix est selon Galtung (1996), la recherche d'une justice sociale et la lutte contre toute « violence structurelle » qui résulte du pouvoir étatique. Pour cet auteur, la paix est positive quand elle est durable, c'est-à-dire, quand elle est bâtie en tenant compte de ces trois éléments corrélatifs : comportement, contexte et attitude. Ainsi, une action, destinée à réduire un comportement violent, quelque déterminée qu'elle puisse être, a besoin d'être complétée par des actions en fonction du contexte ou des attitudes si l'on veut aboutir à une paix véritable ou positive (Galtung, 1996 mentionné par Fisher & al. 2002). La paix est ici conçue comme collaboration, intégration et coopération entre les groupes. L'auteur parle aussi d'une paix négative ou paix qui ne dure pas, quand on agit sur un comportement violent sans prise en compte du contexte et des attitudes. Ainsi, la paix est entendue comme absence physique ou directe de la violence entre les groupes.

Selon Fisher et ses collègues (2002), les Nations Unies distinguent en plus de l'aide d'urgence et du secours humanitaire, différentes sortes d'interventions pour construire la paix dont son instauration, son maintien et sa construction.

- L'instauration de la paix consiste en interventions visant à mettre fin aux hostilités et créer un accord par des voix diplomatiques, politiques et militaires au besoin.
- Le maintien de la paix implique de contrôler et faire respecter un accord, en utilisant la force au besoin.
- La construction de la paix, qui est notre orientation dans ce travail, est un moyen de mettre en œuvre les programmes visant à traiter les sources du conflit et des griefs antérieurs et à apporter la stabilité et la justice pour le long terme.

En guise de conclusion, Fisher et ses collaborateurs (2002), utilisent le terme de « construction de la paix » pour décrire un travail aboutissant au renforcement de la paix comme résultat, et qui accorde une grande importance à savoir comment les choses se sont produites. Autrement dit, « elle concerne autant le processus que l'activité elle-même et ses résultats ».

Dans notre recherche nous allons utiliser le terme d'éducation à la paix qui a le même sens que la construction de la paix. En effet, **l'éducation à la paix**<sup>6</sup> est définie par l'UNICEF (2004) comme un processus de promotion des connaissances, des aptitudes, des attitudes et des valeurs nécessaires pour permettre un changement pour la paix personnelle, interpersonnelle, intergroupe, nationale et internationale.

Plusieurs autres définitions ont été données suivant les objectifs et la mission du projet d'éducation pour la paix. Ainsi pour les uns (Oppenheimer, Bar-Tal & Raviv, 1999, dans Salomon & Nevo, 2002, p.4), l'éducation à la paix consiste à changer les mentalités, par l'entraînement à l'écoute, au respect et à la tolérance de ceux qui sont considérés comme ennemis. Ceci s'applique au cas des conflits insolubles d'Irlande du Nord, d'Israël ou de la Bosnie. Pour Deutsch (1993, dans Salomon & Nevo, 2002, p.4), il s'agit de la promotion des aptitudes comme l'acquisition de la disposition non violente et les compétences de résolutions de conflits. C'est le cas des programmes de prévention de la violence et des conflits dans les écoles, ainsi que des programmes de médiation scolaire.

Au Tiers monde, l'éducation à la paix consiste principalement dans la promotion des droits humains (Toh & Flore Scawagas, 1996, dans Salomon & Nevo, 2002, p.4) tandis que pour les pays développés, il s'agit de la protection

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The Peace Education Working Group at UNICEF defines peace education as "the process of promoting the knowledge, skills, attitudes, and values needed to bring about behavior changes that will enable children, youth, and adults to prevent conflict and violence, both overt and structural; to resolve conflict peacefully; and to create the conditions conducive to peace, whether at an intrapersonal, interpersonal, interpersonal, or international level" (UNICEF, 2004) (Retrieved october 08, 2009, from htt://www.creducation.org.)

de l'environnement, du désarmement et de la promotion de la culture de la paix (Harris, 1999). Toutefois, comme nous allons le voir au chapitre 4 sur les programmes d'éducation à la paix, aucune nation ne peut prétendre être à l'abri de la violence. Il y aurait peut-être les urgences et les priorités qui diffèrent mais le fond de la matière pour prévenir les violences concerne le monde entier.

## 2.1.2 La polémologie

A côté de l'irénologie, la polémologie a aussi essayé quelques approches pour la paix. La polémologie est l'étude scientifique ou sociologique de la guerre. En forgeant le terme de la « polémologie » et en créant au lendemain de la deuxième guerre mondiale, ensemble avec Louise Weiss (1968), l'institut français de la polémologie, Gaston Bouthoul (1974, 1976) souhaitait promouvoir l'étude des guerres et les phénomènes d'agressivité collective comme le génocide. Ces questions ont été abordées de façon positive, d'une part pour mieux les connaître, d'autre part pour trouver des moyens susceptibles de les prévenir.

Pour Bouthoul (1976, 2006) il y a la guerre quand le nombre d'homicides dépasse une moyenne générale considérée comme normale. Postulant que la guerre est en rapport direct avec la reproduction, le rétablissement de la paix serait, selon cet auteur, une affaire de statistique et nécessiterait par exemple l'introduction des moyens contraceptifs pendant une période de crise. Même si notre démarche pour l'éducation à la paix ne suivra pas l'idée de Bouthoul, nous reconnaissons que sa perspective a donné lieu à la publication d'ouvrages et de revues ainsi qu'à la création d'institutions vouées aux recherches pour la paix, sur la guerre ou sur le passage de la première à la seconde. A titre d'exemple, nous pouvons citer l'Institut de polémologie fondé dans les années

1970 par Julien Freund pour promouvoir une étude scientifique interdisciplinaire des heurts entre volontés antagonistes.

Au cours de ces années 1970, la polémologie s'est étendue à diverses manifestations d'agressivité. Elle établit une différence entre conflit, violence, massacre et génocide.

• Le conflit est une réaction entre deux choses ou plusieurs parties (individus ou groupes) qui ont ou pensent avoir des objectifs incompatibles et cela, selon Fisher et ses collegues (2002), fait partie de la vie de chaque jour. Donc toute différence de race, d'opinions, de sexe, de culture, de religion, de langues, de générations est une source de conflit, mais qui n'aboutit pas nécessairement à la violence, à moins qu'elle soit manipulée à cette intention. Vus dans cet angle « les conflits sont des faits de la vie, inévitables et souvent créatifs » (Fisher & al., 2002, p.4).

Positivement, il a été constaté que toutes les relations humaines, sociales, économiques et étatiques connaissent la croissance et le changement après avoir traversé une période conflictuelle. Les conflits naissent des déséquilibres de ces relations. Par exemple, l'inégalité dans le statut social, dans la richesse et l'accès aux ressources ou aux pouvoirs, sont des phénomènes qui conduisent à des problèmes comme la discrimination, le chômage, la pauvreté, l'oppression ou le crime. « Chaque niveau est relié aux autres, formant ainsi une chaîne de forces qui peut être très puissante pour induire soit un changement constructif, soit une violence destructive » (Fisher & al., op. cit.).

• La violence consiste en « des actions, des mots, des attitudes, des structures ou des systèmes qui causent un préjudice physique, psychologique, social ou environnemental et ou empêchent des gens d'atteindre leurs pleines potentialités humaines ». Selon l'OMS (2002), la violence est l'usage volontaire de la force physique, d'énergie physique, d'intimidation contre soimême, contre une autre personne ou encore contre un groupe ou toute une

communauté et dont les conséquences conduisent aux blessures, à la mort, au préjudice psychologique, au mauvais comportement ou à la privation.

- **Le génocide** a été défini par la charte des Nations Unies (1948) comme l'extermination volontaire d'un groupe ethnique, religieux ou national (Staub 2003; Nzabandora & al., 2008).
- Les génocides diffèrent **des massacres** car ceux-ci ne cernent pas un groupe particulier. En outre, l'élimination de tout un groupe racial, religieux ou ethnique n'y est pas visée (Staub, 2002)<sup>7</sup>. Les massacres perpétrés contre les Juifs sous le régime nazi, contre les Cambodgiens sous le régime des Khmers rouges, contre les Rwandais Tutsi sous le gouvernement provisoire rwandais, et contre les Musulmans Bosniaques en pleine guerre civile sont donc, jusqu'à présent, les quatre cas de génocide remplissant des critères reconnus par l'ONU.

# 2.2 Recherches sur la violence et l'établissement de la paix

Après le survol des notions de paix et les différentes formes de sa négation, nous voulons maintenant présenter les recherches et les théories sur la violence et la paix qui nous ont permis à baliser notre propre recherche. Nous exposerons successivement les positions des sociologues, des psychologues et des pédagogues

### 2.2.1 La position des sociologues.

Johan **Galtung** (1996, 2008), comme théoricien et praticien dans les de recherches pour la paix, ouvre d'abord les portes à tous les intervenants dans

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> « For example, in Argentina the victims included Communists, people seen as left leaning, and liberals who wanted to help the poor or supported social change. Usually, although not always mass killings have fewer victims. The Holocaust, the killings of Armenians and the killings in Rwanda were genocides; the killings in Cambodia were genocidal but with less well defined group boundaries, in that Khmer as well as members of minority groups were killed; the disappearances in Argentina were a mass killing » (Staub, 2003, p.292).

ce domaine. Analysant le monde à travers la multiculturalité et la pluralité de ses acteurs, de ses idéologies et de ses disciplines, il propose, comme principe fondamental la notion de dialogue. Celle-ci permet à l'esprit d'être tolérant et tend à rendre les modèles de travail plus flexibles. Cette malléabilité s'accompagnerait, selon l'auteur, d'une attitude d'ouverture et non de rejets de paradigmes perçus comme antagonistes. Là-dessus, l'auteur trouve intéressant d'aborder dans quelles conditions une approche est envisageable plutôt que de la rejeter dans sa totalité.

Dans cette vision pluraliste, inclusive et non-exclusive, il aborde la notion de paix à travers plusieurs facettes d'analyse et en fait une notion problématique. Elle apparait comme explicite en tant qu'objet d'étude, interdisciplinaire en tant qu'approche, et politico stratégique en tant que manière d'agir entre nations. C'est dans cette perspective que l'auteur suggère un dépassement transcendant en direction d'une transdisciplinarité et d'une trans-nationalisation. Nous soutiendrons que la trans-culturalité est en faveur de la paix là où la question de l'identité fait encore problème.

Pour établir la paix dans un pays qui sort du génocide comme le Rwanda, il nous faut d'abord comprendre pourquoi et comment naissent les violences. Sur ce phénomène génocidaire ou sur la violence, nous avons d'abord voulu recueillir les informations du point de vue des sociologues.

Pour **Galtung** (1996), la violence prend son origine principalement dans la culture et dans la structure et c'est la violence culturelle qui légitime la violence structurelle. La figure suivante illustre son idée sur l'installation de la violence. Pour lui, éduquer à la paix c'est agir sur les trois sommets du triangle à la fois.

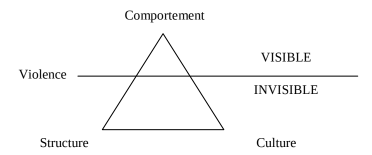


Figure 2. Manifestation de la violence (Galtung, 1996).

Plusieurs sociologues (Kuper, 1981; Fein, 1993; Vidal, 1991, 1998; Jonassohn, 2001, mentionnés par Ukelo, 2009), cherchant à déterminer les éléments qui interviennent dans l'occurrence d'un génocide ou d'une violence, s'accordent sur six points: les sources d'un génocide, les particularités des victimes, les particularités de l'agresseur, l'importance de l'idéologie et des propos déshumanisants, ainsi que l'importance des tiers.

Le sociologue français (Maffesoli, 1994, commenté par Ukelo, 2009, p.69) explique la violence dans les pays industrialisés, par le fait que « le gouvernement s'appuie sur le savoir » comme la technologie pour « légitimer » la domination de « l'élite intellectuelle » sur le reste de la population.

Le sociologue africain, Buakasa (1996, p. 51), va dans le même sens en expliquant comment le même phénomène de la domination occidentale, est source de la violence en Afrique. Pour lui, « depuis les temps de la fondation des colonnies africaines jusqu'aujourd'hui, les idées dominantes sont celles qui donnent bonne conscience aux fondateurs des dites colonies, et qui disent que la colonisation, ou la présence occidentale en Afrique et ailleurs, est source de progrès, de civilisation : un tremplin ».

Ce chercheur de la region des Grands Lacs, constate donc que les indigènes, ainsi interpellés, travaillés et appelés à se transformer, voient et subissent les changements qui leur sont imposés et dont ils se débarrasseront tôt ou tard par la violence.

Le sociologue allemand (Sofsky, 1998) apppuie les idées des deux auteurs précédents en affirmant que la participation aux massacres et aux autres actes de violence, relèverait de ce besoin qu'auraient certains groupes de personnes de se débarrasser de l'oppresseur, qu'ils soient manipulés ou non.

Le même phénomène de violence est aussi une réponse à la globalisation qui fait la négation des valeurs de la minorité, laquelle opte à son tour pour le terrorisme en vue de faire entendre sa voix (Appadurai, 2009). On pourrait comparer cette minorité à la personne qui réclame son indépendance vis-à-vis du groupe de référence. En d'autres termes, c'est la différenciation qui, pour se débarrasser de l'oppresseur, commence alors dans la violence. L'idée directrice que nous avons maintenue de ces théories est qui est cause des violences dans plusieurs cas est l'oppression de la liberté humaine.

### 2.2.2 La position des psychologues

La préoccupation d'une éducation des personnes à la bienveillance, sensibles à la misère de l'autre et promptes à agir pour soulager cette douleur, voilà ce à quoi s'adonne Staub (2003) de toutes ses forces.

Il fait des analyses en cherchant à répondre aux trois questions suivantes:

- 1) Qu'est-ce qui conduit les peuples et les gouvernements à perpétrer les génocides et les massacres ?
- 2) Quels sont les caractéristiques et les processus psychologiques des individus et des sociétés qui soutiennent les groupes violents ?

- 3) Quelle est la nature de l'évolution qui mène à cela :
  - comment montent et s'intensifient les motivations?
  - comment les inhibiteurs de la violence déclinent ?

L'auteur part des exemples des 5 à 6 millions de Juifs Européens exterminés par les nazis dans la deuxième guerre mondiale. Il considère ensuite les exemples du génocide des Arméniens en Turquie en 1915-1916, l'auto-génocide au Cambodge entre 1975 et 1979, le génocide au Rwanda en 1994, les disparitions et les massacres en Argentine entre 1976 et 1979.

Le psychologue social, Kelman (1973, dans Ukelo, 2009), s'était lui aussi demandé comment les inhibitions morales déclinent jusqu'à ce que les gens viennent à participer à un massacre. Selon ce chercheur, ce phénomène est le résultat de trois processus : « l'autorisation de tuer, la routine et la déshumanisation ».

Staub (1989, 1993, 2003) s'est, quant à lui, attaché à recenser le nombre de situations instigatrices de violence de masse telles que: les conditions de vie difficiles, les conflits de groupe, la volonté de certaines autorités, certaines caractéristiques culturelles et l'attitude des tiers. Il met en évidence que les expériences de Milgram (1961, 1965, 1974) sur l'obéissance à l'autorité restent actuelles. Il trouve que, dans des violences communautaires comme les génocides et les massacres, les gens se partagent en quatre catégories : les offenseurs, les instigateurs, les observateurs passifs (bystanders), les héros sauveurs (Heroic helpers, rescuers), et les rescapés (heroic survivors). Eduquer à la paix, serait donc aider les gens à choisir la catégorie qui respecte leur vie et celle des autres.

Pour mettre fin à l'engrenage de la violence, Staub (2003) propose que toutes ces catégories soient entraînées, non pas à détruire, mais à sauver la vie. Si cela n'est pas fait, on assistera toujours inévitablement à des massacres et à des génocides répétés.

En résumé, les personnes peuvent être facilement entraînées à la violence comme à la paix. Cela dépend de leur histoire, de leur situation et plus généralement de l'éducation reçue.

## 2.2.3 La position des pédagogues

Certains pédagogues (Fisher & al., 2002), après avoir analysé les grandes théories relatives aux causes des conflits, nous donnent un résumé comprenant cinq causes des conflits: des relations communautaires, la négociation de principes, les besoins humains, l'identité, la mésentente interculturelle. Dans notre travail, nous prenons la théorie des besoins humains comme cause des conflits, et la théorie de la transformation du conflit comme approche d'éducation pour la paix.

La théorie des besoins humains part du principe que le conflit profondément enraciné est causé par la non-satisfaction ou la frustration par rapport à des besoins humains fondamentaux, physiques, psychologiques et sociaux. Pour Fisher et ses collègues (2002), les gens, dont l'approche de travail est conforme à la théorie des besoins devraient avoir comme objectif d'aider les parties en conflit à identifier et à partager leurs besoins non satisfaits, et à trouver les voies et les moyens de satisfaire ces besoins (Kelman, 1990; Maslow, 1987). Parmi les représentants de cette école de pensée humaniste, rappelons Carl Rogers (1902-1987) et Abraham Maslow (1916-1972).

Ces humanistes soulignent même que certains individus peuvent tolérer la douleur, la faim et beaucoup d'événements qui sont sources de tension pour atteindre ce qu'ils considèrent comme besoin d'accomplissement personnel. Selon Maslow (1970), les besoins humains sont organisés selon une hiérarchie où, à la base, on retrouve les besoins physiologiques élémentaires et à son sommet, on retrouve les besoins psychologiques et affectifs d'ordre supérieur. Ce sont ces besoins qui créent la motivation humaine. Maslow établit de bas en haut la pyramide des besoins de protection et de sécurité physique ou

psychologique, besoins d'amour et d'appartenance, besoins d'estime de soi et de considération et le besoin d'actualisation de soi. Lorsqu'une personne a satisfait tous les besoins des niveaux précédents, c'est dans l'actualisation de soi qu'elle parvient à réaliser pleinement son potentiel (Maslow, 1970).

Selon la théorie de Maslow (op. cit.), la personne, qui s'est actualisée a l'esprit mûr et sa personnalité est multidimensionnelle; elle est souvent capable d'assumer et de mener à terme des tâches multiples, et elle tire satisfaction du travail bien fait, car, elle résout les problèmes sans se soumettre entièrement à l'opinion des autres<sup>8</sup>. Alors que cette approche de Maslow est contestée par des auteurs plus récents (Panu, 2005), elle rencontre encore une pleine approbation (Ntezimana, 2005 & Uwimanimpaye, 2000) ou une approbation mitigée auprès d'autres auteurs (Spitz et Galtung, 1984; Staub, 2003).

Rainville (1995) se distancie de l'idée de penser à la satisfaction des besoins des autres en disant que chaque personne normale est responsable pour la satisfaction de ses propres besoins. Tandis que Johansen (2008) trouve que, dans la tradition chrétienne, chaque être humain devrait être toujours sensible à cette nécessité du faible pour l'aider à satisfaire ses besoins physiologiques. Staub (2003), par contre, se situe entre ces deux pôles. Pour lui, il faut apprendre aux spectateurs passifs à rendre service et aux agresseurs mécontents à demander que leurs besoins soient satisfaits.

Spitz et Galtung (1980) commentent la théorie hiérarchisée des besoins de Maslow (1943) qui mettent au bas de l'échelle les besoins physiologiques, tandis que les besoins psychiques et spirituels qu'eux appellent les besoins d'identité et de liberté occupent le haut de l'échelle. Ils trouvent que ces théories imposent une certaine limitation au champ d'études des théories des

<sup>8</sup> La psychologie africaine, écrit Panu-Mbendele (2005), « est aux antipodes de celle qui est en vigueur dans la psychologie euro-américaine (universitaire): Ce que les uns (en psychologie classique) considèrent comme maturité personnelle est perçu chez les autres (dans la psychologie africaine au quotidien) plutôt comme immaturité » (p. 83). Voir aussi Katz & Wexler 1989: « Healing and transformation: lessons from indigenous people (Botswana)", pp. 19-44. In Peltzer, K. & Ebigbo, P.O.: Clinical Psychology in Africa South of Sahara, the Caribbean and Afro-Latin

America. Enugu (Nigeria); Chuka Printing Co.), cité par Panu-Mbendele (2005), p. 83, note 63.

-

besoins et qu'elles représentent une menace non seulement pour la diversité culturelle, mais aussi pour la diversité humaine, à l'intérieur des cultures, et à l'intérieur du cycle de vie des personnes. Ici, Spitz et Galtung (1980), trouvent que, accepter une telle supériorité du non-matériel au matériel, c'est légitimer la supériorité qu'occupent, dans de nombreuses sociétés, les intellectuels et dans d'autres, les ascètes. Ainsi, ils proposent une théorie mixte où, matériel et non matériel se combinent avec l'acteur et la structure. Pour Lahaye, Pourtois et Desmet (2007), la voie de satisfaction des besoins est une invitation à la croissance psychologique et humaine tandis que la frustration en besoins humains inhibe cette croissance.

## a) Les besoins humains et l'éducation

Lahaye, Pourtois et Desmet (2007), docteurs en sciences psychopédagogiques, abordent le sujet des besoins pour répondre à la question de savoir comment l'éducation implicite participe à l'élaboration de l'identité psychosociale de l'individu. L'hypothèse exploratoire qui a orienté leur étude était formulée comme suit : « l'identité de l'individu se construit au fil du temps sur la base d'une multitude d'expériences vécues qui laissent des traces dans la mémoire. Ces traces ou traits du passé exercent par la suite leurs effets sur les multiples dimensions de l'identité de l'individu » (Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007, p.117).

Il s'agit selon ces auteurs « d'un processus complexe et conflictuel qui met en scène des composantes affectives, cognitives, sociales et idéologiques ». Ces dimensions fondamentales de l'identité renvoient au concept de besoins, ceux-ci exprimant la dépendance de l'individu et concrétisant le rôle de l'éducation implicite ou informelle dans le développement de la personne. En effet même si l'éducation « exerce un pouvoir sur l'enfant, elle est aussi nécessaire à son développement, voire à sa survie » (Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007, p.122).

« Ainsi en répondant et en adaptant ses réponses aux besoins de l'enfant, l'adulte est-il à l'origine de l'élaboration de l'identité de ce dernier ».

Nous arrivons alors à souligner combien « la transmission des valeurs collectives est également indispensable au développement et à la socialisation de l'être humain » (Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007, p.122). Quoique ce modèle ait attiré notre attention par son originalité de pouvoir lier les besoins aux dimensions du développement humain, nous trouvons que la dimension environnementale lui est amputée. Ainsi, en l'utilisant, nous ajoutons les besoins contextuels de l'environnement matériel et spirituel.

### b) Les besoins humains et l'agressivité

Les travaux des Psychologues (Burton, 1990; Lederer & al., 1980; Christie, 1997) ont démontré le lien entre le conflit et les besoins. Kelman (1990, in Staub, 2003, p.53) avance par exemple l'hypothèse que « the failure to fulfill needs for identity, security, recognition, participation, dignity, and justice, or threat to such needs, significantly contributes to the origins, escalation, and perpetuation of conflict between groups ».

Staub (2003) approuve la théorie des besoins humains sans pour cela tenir compte de leur hiérarchie à l'exception du besoin de transcendance. L'auteur a montré dans ses recherches l'importance des besoins fondamentaux comme facteurs pouvant nous faire comprendre les racines du bien et du mal.

En fait tous les humains partagent les besoins fondamentaux qui ne sont pas nécessairement hiérarchisés. Il s'agit pour lui, du besoin de **sécurité**, **d'identité positive**, de **réalisation de soi**, de **relation positive** aux autres, ou besoin de connexion, mais en même temps **d'autonomie** et de **compréhension de la réalité**. L'auteur ajoute qu'en plus de ces besoins, il y a **un besoin de transcendance** qui consiste à s'attacher à son être qui dépasse le soi matériel.

Il arrive à ces conclusions : ce n'est que lorsque tous ces besoins sont satisfaits, que la personne sent en elle l'harmonie qui se répercute dans les bonnes relations avec l'autre, et lui donne possibilités de continuer à se développer tout au long de sa vie.

Plusieurs auteurs (Kelman, 2004; Staub, 2003) affirment par leurs recherches que les besoins humains sont universels et que c'est à partir de leur identification, leur reconnaissance, qu'il faut résoudre les conflits. En effet, les recherches de Spielman et Staub (2000) sur la réduction de l'agressivité des garçons dans les écoles aux Etats Unis, ont montré qu'il faut apprendre aux personnes à satisfaire leurs besoins d'une manière constructive. L'objectif de la recherche était de concevoir, exécuter et évaluer une intervention qui met l'accent sur les besoins fondamentaux, les intérêts interpersonnels des garçons agressifs et leurs tacts pour les satisfaire. En plus des théories socio-cognitives (Pepler, Byrd & King, 1991, mentionnés par Staub, 2003) postulent que ces jeunes n'ont pas la capacité nécessaire de la prise en compte des perspectives des autres. Ces recherches s'inspirent de la théorie qui fait intervenir les motivations et les émotions à travers la théorie classique des besoins fondamentaux (Maslow, 1974; Staub, 1989, 1996).

L'hypothèse de ces auteurs était que tous les êtres humains partagent certains besoins fondamentaux qui engendrent les motivations solides. Ainsi les enfants agressifs sont des enfants qui ont été frustrés dans leurs besoins fondamentaux et qui ont appris à satisfaire leurs besoins par usage des moyens destructifs. L'intervention a duré 14 semaines en raison d'une heure par semaine avec un effectif de 47 participants âgés de 11 à 14 ans. Après quatre à six semaines d'entraînement à de bonnes habitudes avec la méthode de jeux de rôles suivis de discussions, les résultats ont montré une réduction des comportements agressifs, alors que, dans le groupe témoin, l'agressivité des garçons semblait augmenter avec le temps. Ces résultats ont montré que l'environnement peut réduire, dans les bas âges, la manifestation des comportements antisociaux.

## 2.3 Conclusion au chapitre 2

Au chapitre 2, nous avons parcouru les concepts sur la paix et la violence. Cherchant à répondre à la question de la nécessité d'une éducation pour la paix, nous avons trouvé que c'est une question qui préoccupe théoriciens, chercheurs et praticiens de tous les domaines.

Partout au monde, les gens ont besoin d'être éduqués à la paix dans le sens du partage des biens afin que les besoins de chacun soient satisfaits. Ils ont aussi besoin d'une éducation à la maturité sans laquelle l'obéissance conformiste à la règle entraverait les initiatives de bienveillance et d'altruisme. Cette maturité, correspondant à l'autoréalisation ou l'auto actualisation, nous l'avons vu, n'est possible que quand les autres besoins sont satisfaits (Maslow, 1970, 1987). Le moyen proposé par Galtung (1996) pour l'acquisition de la maturité est le dialogue. Pour l'établissement d'une paix durable il suggère, la transformation des éléments corrélés que sont le comportement, le contexte et les attitudes. Même Staub (2003) sans hiérarchiser les besoins, trouve qu'il y a un niveau de transcendance qui n'est atteint que par les gens dont les autres besoins sont satisfaits.

Pour satisfaire ce besoin de transcendance, Staub (2003) souligne la nécessité de l'apprentissage de bonnes habitudes de rendre service, de s'occuper de l'autre, d'être sensible à son problème et de savoir négocier ses besoins sans usage de la violence.

En revenant sur le contexte rwandais, une attribution causale non seulement externe mais aussi interne, permettrait le changement des mentalités conflictuelles en valeurs de la paix. Cela veut dire que, si les occidentaux ont accentué les clivages des classes sociales rwandaises, c'est qu'ils ont révélé des failles qui se sont transformées en facteurs de divisions.

En fait, quand ils ont imposé leurs valeurs, ils ne savaient pas ce qu'ils bousculaient. Il incombe donc aux Rwandais de chercher leur part de responsabilité dans le conflit et dans le maintien de leur paix. Ainsi, un processus de rééducation aux valeurs tradionnelles qui intègrent les acquis externes -car on ne peut pas s'en défaire à l'heure où nous sommes- est à mettre à jour. Le problème reste au niveau du choix des valeurs tant individuelles que communautaires, pour que cet apprentissage réussisse.

# Chapitre 3 : Valeurs de la paix et maturité humaine

« L'amitié est une des valeurs sûres de la vie (...). Elle peut durer toute une vie et résister aux pires contraintes ». « On pourrait dire que l'amitié est une espèce de protection, un vaccin contre les conséquences trop pénibles du stress » (Petit Larousse de la Psychologie, 2000, p. 45-46).

### Introduction

Les modèles que nous avons privilégiés pour l'éducation aux valeurs de la paix en vue du développement intégral de la personne qu'ils soient basés sur l'éthique (Johansen, 2008) ou sur l'approche holistique (Reed, 2009) nous rappellent les étapes du développement humain en psychologie (Erikson, 1959; Kohlberg, 1983) d'une part, et en philosophie latino américaine et africaine (Ichazo, 1995, trad. par Clouzot; Ntezimana, 2005) avec un complément en psychiatrie (Hawkins, 2005) d'autre part. Nous avons postulé que l'éducation aux attitudes ou aux valeurs (amour et liberté) qui préservent la paix pourrait être entendue comme l'éducation au développement intégral de la personne, de telle manière qu'elle soit en paix avec elle-même et avec son environnement sociologique, cosmique et spirituel, condition indispensable pour être artisan de paix, objectif final d'une socialisation réussie, telle que l'entendait l'initiation traditionnelle africaine (Panu-Mbendele, 2005)9.

En essavant de définir l'homme dans son entendement africain, c-à.d. en tant qu'il est ontologiquement lié à tout ce qui existe, le poète, philosophe et théologien camerounais E. Mveng écrivait : « Il est à la fois la récapitulation du cosmos et de l''Humanité. Il est soudé à l'un et à l'autre, il est le prolongement de l'un et de l'autre. Toute initiative de l'homme est à la fois, moment d'accomplissement où le cosmos accède à la liberté et à la conscience, et mise en branle de tout le système du monde suspendu au pivot de son être » (Mveng, 1979, p. 101. Cf. "Liturgie cosmique et langage religieux". Bulletin de théologie africaine, 1, 99-103. Cité par Panu-Mbendele, 2005, p. 98). Continuant cette description, mais en commentant Hampaté Ba, Panu-Mbendele écrit : « Confluent des forces contradictoires en perpétuel mouvement, il lui faut une bonne initiation pour pouvoir les ordonner, les maintenir en équilibre, bref maintenir l'univers en équilibre. C'est là le but implicite de toute l'éducation (l'initiation) traditionnelle : réunir l'univers en réunissant l'homme. C'est cela également que poursuit en définitive toute thérapeutique traditionnelle.

Dans ce chapitre, qui est le centre de notre travail, nous parlerons des valeurs (leurs composantes, leurs types et leurs fonctions). Nous verrons comment ces valeurs sont véhiculées par des structures et des cultures d'un passé éloigné, mais qui sont à la base des conflits actuels. A titre d'exemple, nous avons pris le chevauchement de la culture traditionnelle rwandaise et de la culture occidentale comme nouvelle culture ayant accentué le conflit historique rwandais (Kalibwami, 1991; Erny, 2005). A la fin nous trouvons que tous ces modèles de socialisation humaine ne sont pas mauvais en soi et que l'important est leur adaptation au temps et à la culture.

# 3.1 Quelques considérations sur les valeurs

Le mot « valeur » est apparu dans le langage philosophique dans la seconde moitié du 19è siècle. Il désigne « les biens supérieurs de nature morale, sociale, religieuse, esthétique, reconnus par un individu ou une société comme références fondamentales de la vie » (Malisaba, 2006).

En psychopédagogie, selon nos connaissances du chapître précédent, Pourtois et Desmet (2004) trouvent que des valeurs sont des besoins idéologiques. Ainsi, les travaux de la psychologie interculturelle (Kagitçibasi, 1997; Smith & Shwartz, 1997, mentionnés par Dasen, 2007) prouvent comme nous allons y revenir dans la formation des aptitudes au chapitre 6, que l'individualisme et le collectivisme sont deux grandes valeurs qui orientent l'éducation ou la socialisation dans différentes cultures. Les valeurs interviennent en outre dans la créativité ou capacité de faire émerger de nouvelles relations, des rencontres ou des liens sociaux dans un processus de « coévolution » (Benoit, Malarewicz, Beaujean, Colas & Kannas, 1988).

Qu''elle soit orientée vers une maladie somatique ou psychique précise ou vers une maladie vague (p.ex. guigne), elle entend rétablir l''équilibre individuel, social ou cosmique perturbé » (p. 98). Car « c''est l''homme divisé (non en paix) qui divise le monde ». (Hampaté Ba).

Pour (Malisaba, 2006), il existe les valeurs terminales qui concernent la fin que l'on veut atteindre, et les valeurs instrumentales qui désignent les moyens à employer pour atteindre le but qu'on s'est fixé. Dans le cas des valeurs rwandaises qui feront objet des sections suivantes, si l'on prend la noblesse du cœur ou l'ubunyangamungayo, comme valeur recherchée, la solidarité, l'intelligence, la tolérance, le courage, etc., sont des moyens pour atteindre l'objectif. Dans la nature humaine, chaque fois que l'on prend la valeur instrumentale comme valeur finale, on aboutit à une violence sans fin.

### 3.1.1 Composantes des valeurs

Les valeurs, comme les attitudes, se composent d'un aspect cognitif, d'un aspect affectif et d'un aspect conatif (Benoit et ses collaborateurs, 1988; Marsaba, 2006).

Dans l'aspect cognitif, on réfléchit sur le choix d'une valeur parmi tant d'autres, tandis que dans son aspect affectif, la valeur est une source de motivation pour l'action. Quant à l'aspect conatif, la valeur est concrétisée dans les attitudes et et les actions.

Dans notre thème d'éducation pour la paix, il est important de considérer l'aspect affectif dans le sens d'aider les apprentis à concentrer toutes les énergies vers la valeur qui a été choisie. Cette composante sera encore exploitée au chapitre 6, dans la formation des aptitudes de gestion émotionnelle (Goleman, 1995; Chabot, 1998).

#### 3.1.2 Fonctions des valeurs

Pour Marsaba (2006) la fonction primordiale d'une valeur est de donner une identité au sujet, en dirigeant la vie vers une croissance précise surtout dans le sens de l'humain et dans la prise d'importantes décisions comme la profession, les relations humaines et le style de vie. Dans notre travail, nous postulons que la valeur terminale de la paix est universelle, et que les valeurs instrumentales

qui orientent la personne vers la paix sont spécifiquement locales. C'est pour cette raison que la section qui suit traite de la culture.

# 3.2 La culture et la structure dans l'éducation à la paix

### 3.2.1 La culture

De la recherche de Ukelo (2009, pp.111-113) sur la culture, il ressort que la culture n'est pas seulement « un corpus déterminé et immuable de représentations, significations, comportements, etc., acquis », mais qu'elle a aussi un contenu, « à savoir, un ensemble de significations et de comportements appartenant à un groupe (à un moment donné) et que le groupe tend à faire perdurer auprès des générations suivantes».

Puisant dans l'histoire, la chercheuse nous montre que jusqu'au XIXe siècle, « la culture faisait référence au fait de se cultiver, c'est-à-dire de développer des aptitudes et valeurs intellectuelles, artistiques, morales ; s'avancer, en somme, le long des directions de la trilogie des philosophes classiques : le Vrai, le Beau, le Bien » (Camilleri, 1996, p.135, cité par Ukelo, 2009, p.111).

Ukelo (2009), explore cependant un autre sens de la culture, connue sous l'appellation de « culture anthropologique », qui s'est développé au travers de l'anthropologie, science apparue dans les années 1800. Cette science s'intéresse à l'évolution des peuples vers la « Civilisation », pour atteindre « l'Homme Idéal ». Partant de ce courant d'idées, les scientifiques menant une réflexion sur l'ensemble des peuples connus, postuleront que les groupes ne sont pas au même stade de développement les uns par rapport aux autres. « De cette position découlera une hiérarchisation des différents groupes sur une échelle, leur localisation déterminant une distance plus ou moins grande entre eux » et la « Civilisation ». Les Blancs, étant eux-mêmes les auteurs de cette

théorie, seront considérés évidemment comme étant les plus avancés sur cette échelle.

«Dès la fin du XIXe siècle cependant, cette idéologie évolutionniste va devenir moins influente et les peuples commenceront à être étudiés pour eux-mêmes » (Ukelo, 2009, p.112). Mais au moment où cette idéologie s'affaiblissait en Occident, ailleurs ça ne faisait que commencer. C'est avec ce système de pensées qu'il fut introduit au Rwanda l'idée d'une culture hamitique nilotique des Tutsi qui serait supérieure à la culture africaine bantoue attribuée aux Hutu et au Twa (Kalibwami, 1991; Friedli, 1996 et Erny, 2002).

Actuellement, plusieurs chercheurs (Bril et Lehalle 1988; Camilleri, 1996; Rivera, 2000) se mettent d'accord sur les composantes de la culture comme : les comportements appris communs, les traditions et des significations communes, ainsi que la transmission du patrimoine d'une génération à l'autre. De plus, pour Bril et Lehalle (1988), la culture désignerait ce qui fait l'originalité des sociétés humaines et ce qui en fait la spécificité, tout en considérant que des groupes humains proches ou éloignés géographiquement peuvent partager des mêmes éléments culturels. Nous supposons que cela est possible par le fait qu'ils ont en commun le sens de l'humain.

Ainsi, pour l'UNESCO (1982, cité par Ukelo, 2009, p. 112), la culture, « peut être considérée comme l'ensemble des traits distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels et affectifs d'une société ou un groupe social. Elle inclut aussi les arts et les lettres, les modes de vie, les droits fondamentaux de l'être humain, les systèmes de valeurs, les traditions et les croyances ».

De leur côté, Galtung (1996), Bronowski (1974) et Peck (1998) trouvent qu'aucune culture n'est meilleure par rapport à l'autre, mais que les jugements éthiques sont relatifs et qu'ils dépendent d'une culture donnée dans ce sens que ce qui est apprécié dans une culture peut ne pas l'être dans l'autre. Ainsi,

les personnes qui travaillent dans le contexte de résolution de conflits ne manqueront pas de savoir que la culture est un élément primordial dans le conflit (Galtung, 1996), dans le sens qu'elle contient des croyances rigides facilement utilisées pour dresser les gens les uns contre les autres, par exemple, les oppositions chrétiens et musulmans, Nord-Sud, Est-Ouest, individualisme-collectivisme,...

#### 3.2.2 La structure

A côté de la culture, il y a aussi l'élément structure dont il faut tenir compte, car l'animateur médiateur de conflit, quoiqu'il se défende d'être l'allié de quiconque, il aura quelquefois l'occasion de se heurter au pouvoir établi qui fait obstacle à la progression du groupe (Joule & Beauvois, 1987). Pour ces auteurs, lorsqu'on s'intéresse aux groupements organisationnels, il importe de soigneusement distinguer ce qui tient à la structure de l'organisation (*induru ntirwana n'ingoma*) et à ses objectifs de ce qui dépend de ses mœurs ou de sa culture car « quelles que puissent être les préventions que l'on a à son égard, sans un changement profond de structures et de finalités, l'exercice du pouvoir ne peut céder la place », (Joule & Beauvois, 1987, p.198).

Selon Galtung (1996), la culture marque les gens d'une façon inconsciente et influence le fonctionnement de la structure. Ainsi donc, toute tentative de travailler à l'établissement de la paix, demande qu'on s'occupe d'abord de la connaissance de la culture dans laquelle on fonctionne sans oublier les anciennes structures ayant marqué cette société. Dans le contexte du Rwanda, il a été montré au premier chapitre (Rutayisire, 1981; Kalibwami, 1991) comment la structure du colonialisme et la culture du christianisme vont renforcer le conflit rwandais en se heurtant consécutivement à la structure monarchique et à la spiritualité traditionnelle. L'on pourrait se demander si les colons et les missionnaires avaient cela comme objectif intentionnel ou s'îls ont atteint plutôt un objectif contraire à celui escompté, tout simplement parce qu'ils ont ignoré, à leur temps, les structures et la culture préexistantes.

## 3.2.3 L'apport des religions dans l'éducation à la paix

Parler de l'apport des religions dans la construction des sociétés en faveur de la paix, serait un sujet inépuisable, puisque l'un de leurs objectifs est de bâtir un royaume de paix. Etant donné que nous travaillons sur un terrain, majoritairement catholique, nous nous limitons sur son apport en valeur de la paix, sans signifier que les autres religions n'en font pas autant.

Au fond, c'est à partir de ce qu'elle considère comme ses propres valeurs ou valeurs dites universelles que l'Eglise catholique élabore son projet éducatif. Ce projet éducatif de l'Eglise veut permettre aux enfants et aux jeunes non seulement d'acquérir une maturité humaine, morale et spirituelle, mais aussi de s'engager dans la transformation de la société, avec le souci de collaborer à la venue et à l'établissement du Royaume de Dieu parmi nous.

Comme le soulignent les papes Jean XXIII (1963)<sup>10</sup> et Jean Paul II (1995), éduquer pour la paix, veut dire ouvrir les esprits et les cœurs à l'accueil des valeurs fondamentales pour une société pacifique : la vérité, la liberté, la justice et l'amour. Selon Mukanzigiye (2007), ces valeurs de la paix et d'autres valeurs comme le sens du sacré (le divin), la dignité et la solidarité qui contribuent au développement intégral de la personne sont comme des poteaux indicateurs pour l'action éducative. Les jeunes, mais aussi toutes les personnes, ont besoin d'une valeur terminale, vers laquelle ils doivent canaliser leurs énergies. Mais pour le faire il leur faut un objectif ou des objectifs clairs, sans ambiguïtés et sans équivoques, conditions nécessaires pour tout apprentissage (Staub, 2003; Colman, 2009)11.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Le Pape Jean XXIII (1963), « Pacem in Terris », encyclique sur la paix entre les nations, fondée sur la vérité, la justice, la charité, la liberté »

<sup>«</sup> Intolerance of ambiguity » : a cognitive style characterised by an inability to accept without discomfort situations or stimuli that allow alternative interpretations and a preference for situations or stimuli that appear black and white to those that consist of shades of grey.

Trote de l'education à la pain dans le developpement integral de la personne

**L'amour** est selon la tradition judéo-chrétienne, le résumé de toutes les valeurs<sup>12</sup>. L'éducation à la paix serait donc, dans la religion chrétienne, l'éducation à l'amour dont les actes sont concrets<sup>13</sup> comme par exemple nourrir les affamés, visiter les malades, les prisonniers, accueillir l'étranger, élever les orphelins, etc.

Bref, « aimer le premier en faisant fond sur l'amour dont nous sommes aimés, telle est la démarche radicale que prône la religion chrétienne pour assurer l'homme dans la vie, lui permettre de réaliser qui il est vraiment, en déployant toute sa puissance » (Ntezimana, 2005).

Pour ce qui est de notre position, l'amour sera en plus de la liberté, une dimension de la paix, qui, à son tour, reflète plusieurs faces, d'où « le nom d'approche muticulturelle».

# 3.3 L'approche multiculturelle d'éducation à la paix

Maintenant le monde évolue, les valeurs traditionnelles telles qu'elles se trouvaient au Rwanda avant la colonisation et l'évangélisation ne sont plus à leur état original, ce qui est normal. Les valeurs chrétiennes qui ont remplacé, d'une certaine manière, les valeurs traditionnelles sont aussi en train d'être éprouvées par la mondialisation. Quelle direction prendre ?

Pour le cas du Rwanda le jeu est facile, étant donné la ressemblance des deux valeurs primordiales : la noblesse du cœur et l'amour. Donc il ne reste qu'à s'entendre sur une méthodologie intégrationnelle ou transculturelle, c'est-à-dire, celle qui tient compte de la culture traditionnelle, de la religion chrétienne et de la modernité. Pour Bril et Lehalle (1988), le terme « transculturel » (nous soulignons), correspond à la recherche de processus plus généraux que telle ou telle réalisation culturelle particulière. Dasen (2007, p.201), parle de

<sup>&</sup>quot;«L"amour est longanime; l"amour est serviable, il n"est pas envieux; il ne fanfaronne pas, ne se gonfle pas; il ne fait rien d"inconvenant, ne cherche pas son intérêt, ne s"irrite pas, ne tient pas compte du mal; il ne se réjouit pas de l"injustice, mais il met sa joie dans la vérité. Il excuse tout, croit tout, espère tout, supporte tout» (1 Co 13, 4-7).
Matthieu 25, 31-41

l'approche universaliste qui consisterait à distinguer, à la fois, ce qui est universel et ce qui est culturellement particulier. D'autres chercheurs (Berry, 2000, 2007, 2009) désignent par approche universaliste, le processus qui met l'importance sur la recherche de ce qui est commun à l'ensemble de l'humanité. C'est ce dont il est question dans notre recherche des valeurs pour la paix dans ce chapitre. Quand à la méthodologie pour faire grandir ces valeurs, elle sera culturelle tout en restant ouverte à la modernité (voir, 6è chapitre).

Les concepteurs des programmes de l'éducation à la paix (Galtung, 1975; Salomon, 2002; Johansen, 2008) recommandent une méthodologie reposant sur l'éthique des valeurs de responsabilité et une approche holistique, dans le sens multidisciplinaire. En effet, si les personnes ont des droits, elles ne devraient pas non plus fuir leurs devoirs (Pogge, 2005). C'est dans cette perspective que Johansen (2008) nous propose, pour une éducation à la paix, l'éducation à l'éthique de responsabilité envers Dieu, envers l'autre et envers la société. Dans notre travail, nous interprétons ces termes au sens des dimensions de l'amour : la dimension spirituelle, la dimension sociale du don de soi et de la tolérance.

### 3.3.1 La dimension spirituelle de la paix

Le psychologue social américain (Staub, 2003) trouve qu'il y a un besoin de transcendance qui se met en place seulement quand les autres besoins sont satisfaits et que c'est en satisfaisant à ce besoin qu'on entre dans une vision nouvelle de la vie harmonieuse. D'autres recherches américaines neuropsychologie et neurothéologie (Newberg, D'Aquili & Rause, 2003) montrent que l'aspiration à la transcendance ou le besoin de Dieu est connaturel au un développement naturel biologique. cerveau. C'est donc psychothérapeute Peck (1998), la voie spirituelle est une voie offerte à tout être

humain, indépendamment de sa religion, pour satisfaire à ce besoin de transcendance.

Si selon le philosophe et théologien rwandais, Ntezimana (2005), Dieu est l'essence de la vie humaine, s'îl en constitue ainsi le centre, alors on ne peut le voir, c'est-à-dire devenir conscient de lui, que par méditation<sup>14</sup>, ce voyage qui mène en son propre centre. Ntezimana emprunte à la voie de Kibeho <sup>15</sup> les étapes principales de la méditation que fait la voyante Nathalie Mukamazimpaka sous la dictée de notre Dame de Kibeho. La voici, en langue originale<sup>16</sup>, comme il se doit : « Gusenga, wihana wibabaza wigomwa, ukababara wishima » (= prier, en faisant ascèse, et souffrir dans la joie).

Ntezimana relève la coïncidence tout à fait remarquable entre cette voie de Kibeho, tracée sur fond de religion populaire africaine, et la voie qu'indique Bellet (1976) sur fond de sécularisation. La méditation, telle que nous venons de la voir, est une des voies vers le développement spirituel. Peck (1998), s'inspirant du Théologien Fowler (1981, dans Peck, 1998) et de son expérience personnelle comme psychiatre, s'est rendu compte que la maturité spirituelle suit plusieurs étapes bien définies quoique non strictement séparées les unes des autres étant donné le lien transitoire des unes avec les autres. L'auteur les résume en quatre points :

- a) L'étape chaotique ou antisociale contient des personnes dont le système de croyance est profondément superficiel, sans principe pour la pratique de leurs croyances.
- b) L'étape formelle ou institutionnelle est le stade où les gens suivent la loi à la lettre. C'est dans ce stade qu'il met la plupart des religieux fondamentalistes.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> L'auteur invente ici une étymologie par analogie en transformant « meditari »- méditer- en « med-ire » : aller au centre (Ntezimana Laurien).

De 1981 à 1988 eurent lieu à Kibeho au Rwanda des "apparitions" d"une Dame et d"un Monsieur identifiés comme la Vierge Marie et le Seigneur Jésus par les voyants. Leur message consistait à exhorter les personnes à la prière et à la conversion pour prévenir la violence et la guerre.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Le Kinyarwanda ou « langue du Rwanda. »

- c) L'étape sceptique ou individuelle est le propre de la plupart des séculiers d'esprit scientifique, rationnel, moral et humanitaire.
- d) L'étape mystique ou de communion est celle des personnes qui ne sont plus emprisonnées par leurs propres recherches et leurs raisonnements mais s'en détachent en s'attachant à la source<sup>17</sup>.

Cette éthique de la spiritualité contribue à l'éducation à la paix, dans ce sens que, comme nous venons de le voir, elle décentre la personne d'elle-même et de la loi en l'ouvrant à l'universalité. Comme cette échelle va servir de mesure de la maturité spirituelle de notre partie pratique, nous lui avons ajouté un stade entre le deux et le trois, qui correspond à l'amour conditionnel. Ainsi, nous avons une échelle à 5 étapes dénommées comme suit : antisociale, fondamentaliste, conditionnelle, personnelle et universelle.

« Le but de la vie, c'est de réaliser, rendre réel, expérimenter qui nous sommes vraiment ». C'est ça que le philosophe et théologien rwandais Ntezima (2005) appelle l'art de la réalisation de soi et qu'il explicite par le texte de Neale Donald Walsch<sup>18</sup>.

Ntezimana (2005) suggère que chaque personne devrait se connaître dans son expérience quotidienne comme bonté et gratuité (en kinyarwanda : « kuryoha no qutanga »), c'est-à-dire comme humain au sens plein, car c'est cela, selon lui, la réalisation de soi, tension fondamentale de la vie désignée par la théologie catholique « appel universel à la sainteté ». Sachant qu'on est réellement bonté, miséricorde, joie, acceptation, bénédiction, gratitude, bref. amour

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> « Women and men are rational but do not make a fetish of rationalism. They have begun to doubt their own doubts. They feel deeply connected to an unseen order of things, although they cannot fully define it. They are comfortable with the mystery of the sacred » (Peck, 1998, p.247)

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Neale Donald Walsch (1995) p.111. «Tu dis qu'il est difficile de suivre la voie du Christ, de suivre les enseignements du Bouddha, de tenir la lampe de Krishna, d'être un Maître. Mais Je te dis ceci : il est beaucoup plus difficile de nier qui tu es que de l"accepter. Tu es la bonté, la miséricorde, la compassion et la compréhension. Tu es la paix, la joie et la lumière. Tu es le pardon et la patience, la force et le courage, celui qui aide en cas de besoin, celui qui réconforte en cas de chagrin, celui qui guérit en cas de blessure, celui qui enseigne en période de confusion. Tu es la sagesse la plus profonde et la vérité la plus élevée ; la plus grande paix et le plus grand amour. Tu es cela. Et à certains moments de ta vie, tu t'es connu en tant que tel. Choisis, à présent, de toujours te connaître en tant que tel. »

inconditionnel comme Dieu « *Nyamukundambere* »<sup>19</sup>), on prend chaque circonstance de la vie comme une occasion de manifester son soi dans l'histoire, une « pro-vocation » (=appel en avant) de son être essentiel. C'est donc, pour Ntezimana (op. cit.) le quotidien qui est le lieu propre de l'exercice de réalisation de soi.

De son côté Maslow (1954) considère de manière similaire qu'une personne est intégrée ou auto-réalisée (self-actualisation) quand elle est en contact avec les besoins les plus élevés concernant son propre développement personnel. Ainsi, une telle personne, capable de se procurer ce dont elle a besoin, sans faire violence, contribue aussi à la paix dans le monde, mais elle devrait aussi s'ouvrir aux autres pour les entraîner dans cette mouvance de l'unité.

## 3.3.2 La dimension sociale de la paix

Le fait que la personne est connectée à Dieu et à soi-même va lui assurer l'équilibre interne, mais cet équilibre n'est maintenu que dans la connexion avec les autres personnes, ce qui l'invite à la tolérance ou à l'acceptation des différences et au service de l'autre.

## 3.3.2.1 La tolérance

Selon Bar-Tal et Rosen (2009), la tolérance consiste dans la reconnaissance et l'acceptation des droits de tous les individus comme ceux de tous les groupes à avoir des pensées, des opinions, des attitudes, des souhaits et des comportements. Pour Agius & Ambrosewicz (2003), mentionnés par Bar-Tal & al. (2009), la tolérance est liée à la capacité de la personne de supporter, d'admettre et même d'écouter les opinions (pensées ou attitudes) qui contrarient les siennes. Les personnes intolérantes sont fondamentalement désintéressées des comportements des autres, à moins que ces comportements

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> C"est le nom que l"auteur rwandais Laurien Ntezimana donne à Dieu et il signifie : « Celui dont la caractéristique est d"aimer le premier ».

confirment leurs hypothèses et leurs préjugés (Ignatieff, 2000). Etre tolérant implique de jeter les stéréotypes et les préjugés négatifs, d'apprendre à propos de la contribution des autres dans le monde, de mettre activement en doute les biais, et de s'engager dans un dialogue qui réfléchit sur les issues différentes (Boullard, 1996; Vogt, 1997). La menace, la colère et la peur, qui animent certaines personnes, mènent à plus d'intolérance envers ceux dont les croyances divergent des leurs (Gibson et Bingham, 1982; Skitka, Bauman, & Mullen 2004).

Une bonne manière de développer la tolérance consiste à apaiser la menace, la colère et la peur du groupe opposé. Ici, on peut se demander si l'auteur soutient ceux qui réclament la satisfaction de leurs besoins de façon destructive?

Comme l'intolérance dérive aussi de la croyance selon laquelle son propre groupe, son système de croyance et ses manières de vivre sont meilleurs et supérieurs à ceux de l'autre groupe, la tolérance peut défier ces systèmes de croyances. La tolérance augmente avec la connaissance, la communication et la liberté de penser (UNESCO, 1995). Bar-Tal et Rosen (op.cit) postulent que l'éducation à la tolérance pourrait engendrer et faciliter les débats publics à propos de la paix dans les sociétés engagées dans les conflits insolubles. Elle offre l'occasion de considérer les opinions qui contrarient les croyances dominantes et d'encourager le développement des avis alternatifs sur le conflit.

Selon Licette (2005), la tolérance a un seuil mesurable en cinq phases qui sont la phase d'attirance, de certitude, de félicité, de malaise et de déception. Quelqu'un qui apprend à aimer, selon les attributs de l'amour, apprend à tolérer les valeurs et les croyances des autres, et cette attitude porte la paix et l'amour inconditionnel en son sein, car comme nous le montre l'épître de St Paul au Corinthiens « l'amour croit tout, accepte tout, supporte tout, pardonne tout ». Cette acceptation de la différence est l'une des facettes de l'amour et de la paix.

The second of th

## 3.3.2.2 Le don de soi dans les relations interpersonnelles

Le don, selon Airolo (1998), va à l'encontre de l'intérêt et *vice versa*. Ce qui impliquerait logiquement de choisir l'une ou l'autre perspective pour entrer en relation avec l'autre ou pour faire un **don de soi**. Par le premier choix, le but d'une relation est de décider quelle part de vous-même vous aimeriez voir apparaître et non de quelle part de quelqu'un d'autre vous pouvez vous accaparer et retenir. Dans ce cas là, les relations, comme toute la vie, ne peuvent **avoir qu'un but** : «être et décider qui l'on est vraiment» (Tolle 2005).

Par le deuxième choix, on tombe dans l'échec des relations humaines qui provient d'une mauvaise motivation ou de la peur de perdre l'autre. Un aspect négatif de ces relations interpersonnelles selon Tolle (2005) est que certaines personnes entrent dans une relation en ayant à l'esprit ce qu'ils peuvent en tirer, plutôt que ce qu'ils peuvent y apporter. Le deuxième paramètre de l'échec aux relations interpersonnelles est qu'il y a une personne qui, au lieu de se préoccuper de ce qu'elle peut faire pour maintenir la relation, se préoccupe de ce que l'autre est en train d'être, de faire, de vouloir, d'exiger, etc.

Cette réflexion de Tolle (2005) illustre la difficulté qu'il y a à éduquer aux relations interpersonnelles quand les personnes ont déjà perdu le contact avec elles-mêmes et avec le but même des relations. Cela montre le lien solide entre la méditation qui permet de voir le soi réel et de le réaliser et la relation aux autres. La section qui suit élargit la relation à l'univers entier.

## 3.3.2.3 Le don inconditionnel

Les relations personnelles ne devraient pas se limiter aux personnes proches mais devraient embraser la nation entière, le continent entier et enfin le monde entier parce que c'est cela qui témoigne de la maturité de la personne. Selon Gay-Crossier-Lemaire (2009, p.25), « la fraternité humaine se doit d'aider sans rien attendre de retour » notamment du fait qu'elle est la condition de la

réalisation de la justice sociale. C'est cette dimension du don que nous allons appeler dans notre recherche, « le niveau du don inconditionnel » qui est psychologiquement différent du don intéressé. L'auteur (Gay-Crossier-Lemaire, 2009, p.25) a montré l'importance de cette valeur en relevant les documents du magistère de l'Eglise qui parlent simultanément de la gratuité en rapport avec le don:

- Le pape Paul VI l'aborde avec précision dans son encyclique « Populorum progressio » (1967). Il souligne que « la gratuité devrait qualifier les rapports entre les pays en voie de développement et les pays plus nantis ».
- Le pape Jean Paul II enseigne la gratuité dans son encyclique « Dives in Misericordia » (1980) dans le cadre du pardon, rappelant la parole du Seigneur: « vous avez reçu gratuitement, donnez gratuitement ».
- La deuxième encyclique sociale du pape Jean Paul II, « Sollicito rei sociallis » (1987), prolonge ce raisonnement en précisant que par la gratuité, le pardon et la réconciliation, la solidarité prend les « dimensions spécifiquement chrétiennes ».
- Le pape Benoit XVI, sa première encyclique « sociale », « Deus caritas est » (2005), « étudie l'amour et s'intéresse à la gratuité dans quatre numéros ».
- > « Sa dernière encyclique sociale, « Caritas in veritate » (2009) traite de la gratuité à travers la problématique du don ».

Comme nous l'avons vu avec les relations interpersonnelles proches, il n'est pas facile de mettre la valeur de l'amour en pratique. Ignatieff (1998, mentionné par Appadurai, 2009), souligne que même dans l'Occident chrétien, propagateur de ces théories sur l'amour, il n'est pas naturel de s'inquiéter de la souffrance des gens éloignés. Cette capacité à l'empathie à distance est, selon Ignatieff (op. cit.), un cas particulier de l'imagination libérale et humaniste qui s'oppose à toutes les souffrances au nom d'une humanité ressentie comme générale.

to react the recommendation of the public states and the personal transfer and tran

Johannsen (2008) va plus loin pour montrer combien les chrétiens qui se réclament réalistes en soutenant des guerres dites justes<sup>20</sup>, et ceux qui se croient pacifistes tout en restant passifs face à la misère humaine, manquent à leurs responsabilités sociales. L'auteur montre d'abord combien il est difficile de vérifier les critères d'une guerre juste. De plus, la préparation de ces guerres et leurs réalisations consomment une fortune qui pourrait être utilisée pour réduire le taux de pauvreté et réduire ainsi le taux de violence dans le monde.

Pour Niebuhr (1986), les chrétiens ne peuvent pas se réclamer d'une culture pacifiste, parce que l'idée de départ de défendre le faible a été utilisée pour valider la violence comme moyen d'autodéfense et d'auto agrandissement. Pour lui, les chrétiens pacifistes devraient montrer qu'en ne s'engageant pas dans la guerre, ils suivent Jésus Christ dans l'amour du prochain. Or, en ne défendant pas leur pays, ils sont irresponsables envers la société.

Johansen (2008) réfute cependant cette idée en montrant que si les pacifistes comprenaient bien leurs responsabilités, ils chercheraient des voies et moyens pour établir de bonnes relations avec les adversaires et défendraient ainsi leurs pays mieux que ceux qui usent des armes. En mettant en pratique leurs croyances, les pacifistes devraient faire des efforts pour éradiquer la pauvreté, assurer l'accès de tous à une bonne éducation et promouvoir la justice dans le monde. Ils ne devraient pas penser seulement à la mort infligée par des armes, mais aussi aux systèmes économiques et politiques qui tuent indirectement<sup>21</sup>. Pogge (2005) trouve que l'injustice imposée par le système économique international, s'il n'est pas réformé, est en train de creuser un fossé de plus en plus profond entre le riche et le pauvre.

<sup>20</sup> « Seventy to 90 percent of the people killed in modern intrastate wars are civilians. In interstate wars also, often more civilians than soldiers are killed. It is difficult to show that these wars are primarily wars about protecting the innocent from harm, the only possible way Christians could justify them » ( Johansen, 2008 p.6).

Thoughtful pacifists may also witness to the need for fundamental changes in the international system because the poverty perpetuated by the present international system kills more people, day after deadly day, than are being killed in war. (...). The ratio of income between the richest fifth of the world"s population to poorest fifth was three to one in the early 1800s. It was seven to one in 1870, eleven to one in 1913, thirty to one in 1960, sixty to one in 1990, and seventy-four to one in 1997 (Pogge, 2005).

Staub (2003) donne beaucoup de possibilités pour inspirer un changement des habitudes de faire souffrir, en habitudes de servir et de s'occuper de l'autre. Il tire des conclusions en partant des études réalisées en psychologie du développement.

Pour que l'enfant acquière ses potentialités, il faut qu'il soit éduqué dans les conditions favorables, comme l'affection chaleureuse des parents, des éducateurs et des pairs. L'enfant a aussi besoin des conseils efficaces comme l'explication des règles de vie et l'importance du respect des autres. Quand ces conseils ne sont pas punitifs (Bourcier, 1968 in Staub, 2003) ils aident à s'occuper des besoins des autres et à se dépenser pour eux. Dans ces conseils, on apprend les bonnes attitudes à développer, à l'exemple de personnes qui ont réussi dans la vie. Au contraire, quand l'enfant est entouré d'hostilité, de menace, de maltraitance et de manque de conseils, il apprend à être agressif, car ces expériences constituent une frustration pour ses besoins de base.

C'est ainsi que les enfants, dont les besoins fondamentaux ont été satisfaits peuvent développer la résilience. Leurs besoins sont moins frustrés par les difficultés personnelles ou sociales. Ils ne seront pas portés à résoudre les problèmes avec violence, à approuver les idéologies destructives, à se joindre aux mouvements destructifs comme ceux décrits par Appadurai (2009) qui revendiquent les besoins bafoués par les conditions sociales. Ce niveau de maturité n'est pas seulement une affaire personnelle. Il faut savoir aussi que, la nature de la culture, les relations entre les groupes, l'existence et la nature des communautés locales donnent des cadres dans lesquelles les individus vivent. Ces instances affectent quotidiennement la satisfaction des besoins fondamentaux. Dans une société donnée, selon Staub (2003), certaines conditions conduisent à satisfaire ou à frustrer les besoins fondamentaux. La discrimination est source de violence, tandis que la collaboration est constructive. La dévaluation affecte l'identité du groupe et son rapport aux autres. La satisfaction des besoins de tous les groupes et de toutes les nations est affectée par des liens positifs entre eux. L'isolement est un indice

Total de l'apartient d'un paix dans le developpement integral de la personne

d'attraction de la violence domestique, de maltraitance envers les enfants et les femmes. Par analogie, la coalition des groupes violents extermine facilement le groupe isolé.

La création d'un monde non violent, soucieux des autres, bon et fraternel demande selon Staub (2003), des mots et des images qui humanisent ainsi que **des modèles** de personnes qui, dans leurs vies, ont dépassé les limites de leurs groupes pour sauver les autres.

Le courage moral est aussi une attitude essentielle à éduquer. Il exige l'estime de soi positive et la confiance en ses propres jugements pour être fidèle à ses valeurs. Le soutien des semblables dans la pensée pourrait aussi aider. Les gens trouvent aussi la force dans leurs croyances internes, par exemple les valeurs véhiculées par les parents ou la religion. Les gens dotés, à la fois, du courage et des valeurs morales peuvent arriver à sauver le monde de l'inertie du système social, activer les autres observateurs pour créer des liens intercommunautaires et internationaux.

L'existence de plusieurs organisations communautaires quelles que soient leur nature, est une force contre la violence, dans ce sens qu'elle tisse des liens entre elles, car plus elles sont nombreuses et variées, plus elles sont indépendantes du groupe dominant qui perpétue la violence<sup>22</sup>.

L'important dans la construction des liens est de laisser la place à l'autonomie, car l'enfant devra à la longue être capable de faire des choix et de prendre des décisions pour sa vie. L'autonomie et la relation sont les besoins fondamentaux pour tous les enfants indépendamment de la culture, mais le degré de l'un ou l'autre dépendra de la culture. Au moment où les pays occidentaux privilégient l'autonomie, la plupart des pays du reste du monde va mettre plus en avant l'esprit collectif dans la prise de décision au détriment de

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> "The existence of many and varied community organizations, whether religious or secular, helps fulfill the basic need for connection. The more they are, and the more varied in nature and accessible, the less dependent people will be on any one of them, and the less likely that they will passively remain part of an organization that becomes destructive" (Ervin Staub, 2003, p. 533).

la liberté individuelle<sup>23</sup>. N'est-ce pas une simple question de niveau de conscience qui s'expliquerait par le fait que l'occident serait passé au 2<sup>e</sup> niveau, depuis le siècle des Lumières, tandis que la plupart des sociétés dites traditionnelles en seraient encore au premier niveau. Dans ce cas, la mondialisation ne peut que les pousser rapidement au deuxième, elles aussi. Mais notre point de vue est qu'il doit y avoir un point d'entente entre ces deux valeurs (individuelle et collective) qui nous semblent complémentaires.

## 3.4 Education au développement intégral de la personne

Cette partie sur le développement intégral de la personne va compléter la formation aux valeurs de la paix, par le développement vers la liberté de conscience qui sera explicité par le développement moral (Kohlberg, 1983), le développement humain (Erikson, 1980) et l'éveil de la concience (Ichazo, 1995; Hawtkins, 2005; Clouzot, 2005; Ntezimana, 2005). La personne ainsi formée, dans toutes ces dimensions, va être appelée humaine dans la tradition bantoue africaine, et l'attitude de cette personne c'est le sens de l'humain -ubuntu-(Ntezimana, 2006; Hazan, 2007).

### 3.4.1 Développement moral selon le modèle de Kohlberg

Après les recherches de Piaget (1932), Kohlberg (1983) a publié les résultats de ses recherches qui ont été salués aussi bien par le monde religieux que par le monde laïc. Selon Kohlberg (1983), le développement moral se fait en trois

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> "The individualist cultures of the United States and Europe, especially Western Europe, focus on autonomy, individuals making decisions for themselves, acting for fulfilling individual goals. The need for connection although shaped so that it perhaps becomes less central, is still basic need, but more difficult to fulfill. In the collectivist cultures of much of the rest of the world the focus is on membership in the group, people acting to fulfill goals that serve not their own purposes, or at least not only theirs, but also their family or whole group. Rules to live by are more restrictive. The need for autonomy may become less important, but still necessary to fulfill, though more difficult" (Ervin Staub, 2003, p.534).

grandes étapes (la pré-conventionnelle, la conventionnelle et la postconventionnelle) et six stades, dont deux par étape.

## 3.4.2 Modèle de développement selon Erikson

Pour Erikson (1959) il y a huit étapes de développement humain présentées dialectique. confiance/méfiance, d'une manière Ces étapes sont autonomie/honte-doute, initiative/culpabilité, industrie/intériorité, identité/confusion d'identité. intimité et solidarité/ isolement. générativité/intériorisation, intégrité/désespoir. Chaque crise psychosociale d'Erikson donne naissance à une vertu, ou à une valeur selon notre théorie, chacune se construisant à partir des précédentes.

#### 3.4.3 Eveil de la conscience

Selon la psychologie génétique, la psychologie cognitive et la psychologie du développement, la conscience est définie comme « la capacité du sujet à traiter de façon non réflexive ou réflexive une partie de ses fonctionnements » cognitifs, émotionnels, esthétiques, moraux, etc. (Pons & Doudin, 2007, p.8).

La théorie d'éveil de la conscience est développée par Ichazo (1995) et est traduite de l'anglais en Français par Clouzot (2005). Hawkins (2005) développe un autre modèle et Ntezimana (2005) analyse les deux modèles en les adaptant à la culture rwandaise. Ainsi, nous allons employer cette adaptation dans notre partie expérimentale pour l'autoévaluation de la liberté humaine décrite par l'éveil de la conscience. De tels modèles qui tiennent compte des autres cultures sont encouragés par Reed (2009) qui trouve que les études sur le développement moral ne devraient pas être seulement centrées sur les cognitions (Piaget, 1932 & Kohlberg, 1983).

Tableau 1. Niveau de développement humain

| Modèle Ichazo (1995) traduit et résumé par Clouzot | Modèle Hawkins (2005) | Modèle Kohlberg (1983)   |
|----------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------|
| Ego socio-culturel (Rukurikirizindi)               | Honte                 | Stade préconventionnel   |
|                                                    | Culpabilité           | _                        |
|                                                    | Apathie               |                          |
|                                                    | Chagrin               |                          |
|                                                    | Peur                  |                          |
| Ego individualiste (Babona)                        | Désir                 | Sade conventionnel       |
|                                                    | Colère                |                          |
|                                                    | Orgueil               |                          |
| Individu individualisé (Nyirizina)                 | Courage               | Stade post-conventionnel |
|                                                    | Neutralité            |                          |
|                                                    | Bonne volonté         |                          |
|                                                    | Acceptation           |                          |
|                                                    | Raison                |                          |
|                                                    | Amour                 |                          |
|                                                    | Joie                  |                          |
|                                                    | Paix                  |                          |
| Transpersonnel (Imana y'i Rwanda)                  | Illumination          |                          |

Source : Ntezimana (2005) complété par notre recherche

# 3.5 Conclusion au chapitre 3

Au terme de ce chapitre qui parle des valeurs, nous avons pu montrer combien les valeurs guident la vie des personnes dans leurs comportements et dans leurs habitudes. Toute famille, tout groupe, toute organisation, toute société qui se définit comme une entité se choisit ses propres valeurs et se donne la responsabilité de les transmettre aux générations futures. L'importance du choix de ces valeurs est tributaire de l'importance même du choix de vie. En ce qui concerne les valeurs de la paix, il devient important de les choisir si on veut opter pour une vie harmonieuse.

Dans ce chapitre, nous avons aussi parlé des niveaux de la maturité, parce que le but de toute éducation devrait être non pas seulement académique mais

oz recie de r educación d'un parte dans le de recoppenient integral de la personne

aussi humain. Les valeurs de la paix s'apprennent, elles ne sont pas héréditaires et on l'a vu chez tous les auteurs comme Rogers (1998), Johansen (2008), Kohlbert (1983), Ichazo (1995), Hawkins (2005), Ntezimana (2005) : tout développement de la personne s'oriente vers la communion universelle.

Étant donné le chemin déjà parcouru, on doit se poser maintenant la question de savoir s'il existe des modèles fonctionnels d'éducation à la paix. La réponse à cette question constitue le thème du prochain chapitre.

## Chapitre 4 : Programmes et stratégies d'éducation pour la paix

"While politicians and civil leaders are struggling, for better or worse, with the political-economical aspects of conflicts, educators, psychologists, clergymen, and other concerned individuals address themselves to human psychological sides of conflicts. (...) Employing a variety of means and approaches, they try to cultivate understanding between adversaries, reconciliation, mutual tolerance, skills and dispositions of conflict resolution, and the healing of the past wounds " (Salomon & Nevo, 2002, p.xi).

### Introduction

Rappelons que l'éducation, en particulier l'éducation dont nous avons parlé dans ce travail, est appelée à s'étendre sur quatre axes. Il est question de développer des savoirs (1) et des savoir-faire (2) en référence aux besoins réels du milieu social, dans un processus de productivité, qui privilégie les relations humaines. Il faut aussi éduquer au savoir servir (3) par des services de bien commun, comme au savoir être (4) dans des comportements qui incarnent des valeurs comme la tolérance, le don de soi, la vérité, la responsabilité, la solidarité, la liberté, etc., en d'autres mots, des valeurs de la paix que nous avons résumées par l'amour et la liberté. C'est une approche qui vise une éducation intégrale de la personne, comme nous l'avons postulé au chapitre précédent.

Dans le chapitre 4, nous voulons donner un rapide aperçu sur les différents modèles et stratégies proposés ou mis en place pour faciliter une éducation à la paix. Dans la première section, nous résumons ce qu'on appelle « le modèle du monde ». Parallèlement au projet éducatif de l'Eglise catholique, qui contient les quatre axes mentionnés dans le paragraphe précédent, Fisher et ses collaborateurs (2002, p.146), dans leurs travaux ont tracé une esquisse presque similaire pour une éducation à la paix dans ce qu'ils ont appelé : « Objectifs d'études du monde ». Il s'agit de l'éducation aux savoirs, aux attitudes et aux aptitudes. Salomon (2004) qui travaille dans le projet d'UNICEF

The second of th

pour la résolution des conflits, confirme aussi qu'une éducation pour la paix devrait s'étendre sur ces trois axes. La quatrième variante, spécificité chrétienne mais aussi africaine, se trouve dans le savoir servir. Elle ne sera pas traitée directement dans ce chapitre, mais on trouve ses caractéristiques implicitement dans l'un ou l'autre des trois axes.

La deuxième section de ce chapitre, nous relate comment en Israël, l'Université de Tel Aviv où travaille Daniel Bar-Tal et celle de Haifa où Gavriel Salomon est professeur de Psychologie pédagogique, dans leurs départements d'éducation, ne cessent de mener des réflexions sur la possibilité d'introduire des programmes d'éducation à la paix, comme contribution pour sortir les pays du Moyen Orient de l'impasse conflictuelle. La synthèse des grands théoriciens du domaine comme Salomon et Nevo (2002), Salomon (2004) et Bar- Tal et Rosen (2009) est répartie en deux approches et deux modèles.

La troisième section de ce chapitre parle sommairement de quelques stratégies mises en place pour maintenir la paix au Rwanda dans la période qui suit le génocide de 1994 (Nzabandora, Karamira, Rwego-Kavatiri, Vuningoma & Tuyisabe, 2008).

Une quatrième section enfin passe en revue quelques commissions de vérité qui se trouvent dans plusieurs endroits du monde. Ce sont des illustrations de ce qui se fait pour l'établissement de la paix. Parmi ces commissions, celle de l'Afrique du Sud (K. Asmal, L. Asmal & Roberts, 1997; Hazan, 2007) semble avoir réussi sa mission par le processus d'amnistie-pardon, une justice transitionnelle.

#### 4.1 Modèle du Monde

Le contenu de ce modèle procède d'une collecte de données de plus de trois cents praticiens de tous les coins du monde qui ont travaillé avec Responding to Conflict (RTC) dont Simon Fisher est fondateur.

#### 4.1.1 Education formelle

Fisher et ses collègues (2002) font une élaboration des objectifs d'études du monde, énumérés dans un diagramme, et qui pourraient être compris aussi comme un aperçu de ce qu'une éducation formelle pour la paix pourrait comprendre.

#### 4.1.1.1 La connaissance

Dans la rubrique de connaissance, les auteurs (Fisher, & al., 2002) mettent comme éléments la connaissance de soi et des autres, la richesse et la pauvreté, la paix et le conflit, l'environnement<sup>24</sup>, le monde de demain. Nous reprenons ci-après, succinctement, ces éléments:

#### 4.1.1.2 Les attitudes

Dans le langage courant, l'attitude est la manière d'être dans une situation. Selon Sillamy (1989), le concept d'attitude, fondamental en psychologie et tout spécialement en psychologie sociale, est flou, car il recouvre diverses significations. Il désigne par exemple, l'orientation de la pensée, les dispositions profondes de notre être (souvent inconscientes) qui guident notre conduite. Il

What is the relationship between humans and the earth? And how are we to meet our needs while revering the earth as the womb of humankind? (President of the Republic of Rwanda)

Posted: June 9, 2009 04:51 PM

oo more wor was a parit want to do to topponione more gran we had personne

désigne aussi les comportements sociaux (attitude charitable...), l'état d'esprit qui est le nôtre devant certaines valeurs (de l'effort, de l'argent...), etc.

Pour Layens et Hyserbyt (1997, p. 100), les attitudes sont utiles dans toute sorte de situations : « elles nous offrent une certaine connaissance du monde. Elles revêtent aussi un caractère instrumental dans la mesure où elles nous évitent certains déboires et nous garantissent des avantages. Enfin, nos attitudes permettent de communiquer nos valeurs à ceux qui nous entourent ».

Dans le domaine de l'éducation, Fisher et al. (2002) font un choix de quelques attitudes qui semblent universelles pour l'éducation à la paix comme la dignité<sup>25</sup> humaine, la curiosité, l'appréhension des cultures diverses, l'empathie, la justice et l'équité<sup>26</sup>.

En général, l'enseignement des attitudes pour la paix dans le monde laïc ne diffère pas de l'enseignement des valeurs de la paix dans le monde religieux. Le vocabulaire utilisé comme la dignité humaine, la réconciliation, la compassion, la justice et l'équité, etc., se trouve dans le langage quotidien de toutes les religions du monde. En d'autres mots, comme nous l'avons vu dans les chapitres précédents, il n'y a aucune société au monde qui ne soit préoccupée par une éducation aux valeurs. Ce qui fait toujours défaut, c'est la mise en pratique du discours et cela est prouvé par le fait que les transmetteurs du message motivent des comportements orientés vers la réconciliation, tout en s'attachant aux traditions alimentant le conflit.

Il en résulte donc que pour diminuer le potentiel conflictuel et rehausser les compétences de paix, la formation aux aptitudes que nous présente ce modèle du monde (Fisher & al, 2002) et que nous allons étendre dans différents domaines au cinquième chapitre, s'avère nécessaire.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> The government soldiers are not fighting for the liberation of their people. For them, it is a job. For us our dignity is on the line (Hicks, 2009, p. 3).

Appadurai (2009, p. 87) tend à penser que « c"est précisément la petitesse de l"écart entre totalité nationale et présence minoritaire qui suscite l'angoisse d'incomplétude et crée la frustration et la fureur qui engendrent ces formes de dégradation si choquantes pour la plus part d'entre nous, de l'Allemagne nazie au Rwanda, du Kosovo à Mumbai ».

#### 4.1.1.3 Les aptitudes

Dans le langage courant, l'aptitude est une capacité acquise et reconnue pour faire quelque chose. Pour Grawitz (2001), les aptitudes sont les facteurs innés de la personnalité, qui se traduisent et s'extériorisent dans une activité. « Elles font partie de la personnalité sans l'exprimer toute entière » (Grawitz, 2001, p.219). Toutefois, dans le champ d'études qui nous concerne, les aptitudes ne sont pas innées, elles s'apprennent. Ainsi, les auteurs du modèle du monde (Fisher & al, 2002), recommandent qu'il y ait apprentissage d'aptitudes comme les compétences d'enquête, de communication, de saisie des concepts, de réflexion critique et les compétences politiques.

En réalité, les exemples qui nous ont été proposés montrent ce qui peut être mis en place au niveau de l'éducation formelle, c'est-à-dire dans les écoles. Mais les auteurs (Fisher, & al., 2002), ayant constaté que la vie ne se déroule pas seulement à l'école, proposent une éducation informelle à la paix pour ceux qui ne suivent pas les programmes scolaires.

#### 4.1.2 Education informelle

Les écoles et les institutions supérieures comme endroits où les gens peuvent apprendre présentent l'inconvénient de privilégier généralement l'acquisition des connaissances aux fins de réussite aux examens plutôt que pour des raisons pratiques (Fisher, & al., 2002). Le plus clair de l'éducation pour la paix selon ces auteurs se fait dans les endroits informels où les gens se rassemblent pour travailler ou s'adonner aux loisirs. Une telle éducation pourrait aider les gens à prendre conscience des biais et des préjugés en eux-mêmes et dans leur société.

Un exemple de biais très fréquent est que: « dans un bon nombre de cultures lorsqu'on demande à un groupe de citer des gens célèbres, on voit tout de suite

Note de l'eddeation à la paix dans le developpement intégral de la personne

comment la quantité de noms de femmes ou de noirs cités est faible » (Fisher & al., 2002, p.148). Une des raisons de ces attitudes cachées dans les sociétés est que « tous les êtres humains sont conditionnés par les informations reçues de leur culture environnante à faire **des préjugés** discriminatifs » (nous soulignons). Pour ces auteurs, le premier pas dans le sens de contrecarrer ces idées reçues est d'en **prendre conscience** comme nous l'avons vu au chapitre 3 dans l'éducation aux valeurs de la paix (Ichazo, 1995) et nous allons encore y revenir dans le développement des aptitudes au chapitre 6 (De Mello, 1994). Un second pas, peut être **d'écouter les gens qui ont été catégorisés** de cette manière et qui expliquent combien de telles attitudes leur ont fait du mal. C'est ce procédé que Staub et ses collègues (2005) ont utilisé pour susciter l'empathie lors des travaux de séminaire menés au Rwanda.

Les auteurs de ce « projet Etudes du monde »<sup>27</sup>, spécialistes des approches de traitement de conflits, ont synthétisé sans épuiser les expériences venant de tous les coins du monde. Ils suggèrent qu'il y a plus de chances de réussite lorsque les contenus et les méthodes sont élaborés au niveau local, en réponse à des problèmes concrets. La section suivante concerne donc les réflexions spécifiques sur l'éducation à la paix au Moyen Orient.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> « Cela vaut la peine de noter pourquoi ce projet était appelé Etudes du monde plutôt qu''Education pour la paix. Souvent il n''est pas recommander d''utiliser le terme « éducation pour la paix » puisque ça peut révéler des intérêts politiques indésirables. C''est ainsi que le gouvernement Britannique s''en prenait à l''éducation pour la paix comme étant non patriotique et qu''il tenait de mettre fin à une telle activité » (Fisher & al. , 2002, p.147).

## 4.2 Modèle du Moyen Orient

#### Introduction

### a) L'importance de l'éducation à la paix au Moyen-Orient

Staub (2003), spécialiste en psychologie sociale et en médiation des conflits, postule que les gens apprennent à être actifs pour sauver les autres, soit parce qu'ils ont été éduqués comme tels ou parce qu'ils ont rencontré dans leurs expériences des occasions de ne pas être secourus, dans lesquelles ils ne souhaiteraient pas voir les autres sombrer. De ce postulat, on est en mesure de comprendre qu'après une longue période de souffrance, dans les haines et les violences sans issue, les médiateurs de plusieurs coins du monde (Fisher & al., 2002) unissent les idées avec celles du Moyen Orient (Bar-Tal, 2000 ; Salomon, 2002) pour assurer l'avenir paisible aux jeunes de cette région.

Bar-Tal et Rosen (2009) se demandent comment une éducation à la paix peut faciliter le changement dans l'infrastructure sociopsychologique qui nourrit des conflits insolubles continuels et comment ce changement peut être porté. Ces auteurs partent du constat qu'il y a des conflits dans quelques coins du monde (Sri Lanka, Chechnya et le Moyen Orient) et que ces conflits n'affligent pas seulement les populations concernées mais le monde entier. Les auteurs examinent ensuite la nature de l'éducation à la paix dans ces sociétés qui ont été ou qui sont encore en guerre. Ils présentent les conditions politiques, culturelles et éducatives en vue de réussir l'établissement d'éducation à la paix et décrivent deux modèles (directs et indirects).

## b) De la perpétuation du conflit

Avant d'expliciter ces modèles, ils cherchent d'abord les causes qui font que certaines régions du monde maintiennent des conflits insolubles et postulent qu'une des raisons de l'existence et du maintien des conflits, c'est l'évolution culturelle du conflit dominé par les croyances de la mémoire collective et de l'éthos du conflit et par les émotions orientées collectivement. Sayegh (1988), dans son effort de l'étude systémique du conflit, en vue d'une meilleure compréhension de celui-ci, susceptible de faire émerger des moyens de régulation, trouve que le conflit, à l'instar d'un système, réagit globalement comme un ensemble aux influences extérieures, tout comme il se modifie par rapport à ses éléments internes. Ainsi, il représente schématiquement le conflit israélo-arabe comme étant incorporé dans la boîte noire, recevant les inputs, donnant naissance à des outputs, et l'ensemble étant immergé dans l'environnement conflictuel.

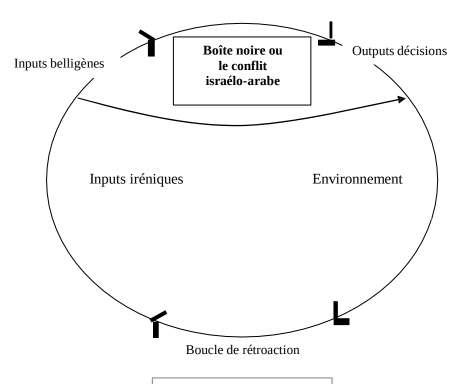


Figure 3. Le conflit israéloarabe (Sayegh, 1988, p.21).

Dans la mémoire collective il y a des histoires sélectives, déformées, biaisées, racontées par chaque groupe et dans la motivation (éthos) chaque groupe trouve légitime son entrée dans la violence pour les perspectives d'avenir mais ne légitime pas la même position chez l'adversaire (Bar –Tal 2007a, 2007b). La mémoire collective du conflit représente « l'histoire du conflit telle qu'elle est rappelée par les membres de la société. L'éthos du conflit constitue une orientation à la société qui est dans le conflit pour donner la signification à la vie de société et diriger ses objectifs vers le futur (Bar- Tal, 2002). Le principal objectif de ces histoires est de satisfaire les besoins de la société dans le conflit au lieu de donner une lecture qui aide à résoudre le conflit. Ainsi, la justification de maintenir le conflit est donné tandis que l'adversaire n'a pas raison.

Une autre chose qui perpétue le conflit, c'est que les jeunes sont éduqués dans cette haine à travers la famille qui est le canal de la communication dans la société. Ils sont aussi influencés par les médias et les agences et produits culturels. Le rôle spécial formatif est pris par le système éducationnel obligatoire avec les textes des livres, le matériel didactique, l'enseignement des professeurs, les cérémonies de l'école. Cette forme de socialisation de tous les jeunes, fait que tous les adultes partagent les mêmes croyances, attitudes, valeurs et émotions. Par conséquent, ils ont la même perception de la réaction et entreprennent les mêmes actions. Plus cette culture est profondément enracinée dans la vie des personnes, plus elle fait obstacle à tout processus de résolution pacifique des conflits.

Pour Bar-Tal et Rosen (2009), il est temps que ceux qui aiment la paix embarquent dans cette voie et fassent appel à ceux qui veulent les rejoindre pour changer la culture du conflit. C'est le début de la réconciliation. Il faut un

agenda formel de résolution des conflits qui change les motivations, les objectifs, les croyances, les attitudes et les émotions qui prévalent dans la grande majorité de la société concernant le conflit, la nature des relations entre les partis et la nature des partis eux-mêmes (Bar-Tal & Benink, 2004 ; Kelman, 1999, 2004 ; Staub, 2006).

### c) De la réconciliation et du pardon

La **réconciliation** demande la reconnaissance et l'acceptation mutuelles pour investir dans les relations paisibles, ainsi que la confiance mutuelle, des attitudes positives et de la considération pour les intérêts et les besoins des autres. Il faut former les personnes à reconnaître leur responsabilité dans ce qui s'est passé. Plusieurs recherches (Arthur, 1999; Hayner, 1999; Lederach, 1998; Shiver 1995; Staub, 2000) ont montré que le processus de réconciliation pourrait amener au pardon collectif mutuel et à la guérison des blessures de l'adversaire.

Le Pardon est nécessaire dans le cas où les deux parties en conflit partagent des responsabilités dans la maintenance du conflit, dans les méfaits, les atrocités. Pardonner exige d'apprendre les nouveaux aspects de son groupe, en même temps de s'ouvrir à une compréhension du groupe rival, et de développer une vision du futur qui permet de nouvelles relations positives avec l'offenseur. Cela symbolise un nouveau départ psychologique pour de nouvelles relations pacifiques selon Lederach (1998) et Norval (1999).

Puisque l'école est le canal des conflits il faut la transformer en école de paix. Une méthode importante et efficace de promouvoir la réconciliation est l'éducation à la paix (Aall, Helsing, & Tidwell, 2007; Abu-Nimer, 2004; Kriegsberg, 1998a). **L'éducation à la paix** a beaucoup de facettes dépendant des besoins et des objectifs des sociétés engagées dans le conflit (Bar-Tal, 2002; Harris, 1999; Salomon, 2002).

Dans les sociétés à conflits insolubles, le processus d'éducation à la paix peut faire avancer et faciliter l'établissement de la paix et de la réconciliation.

Donc, il y a un besoin urgent d'éduquer les membres de la société en suivant les objectifs spécifiques que Salomon et Nevo (2002, p. 6) ont schématisé dans la figure ci-après :

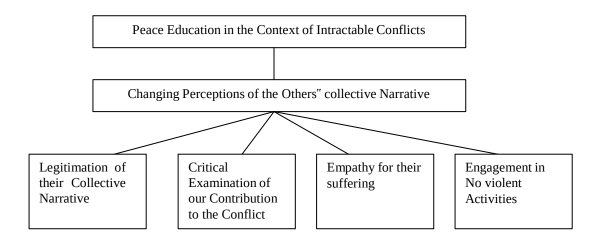


Figure 4. Goals for Peace Education (Salomon & Nevo, 2002, p.5)

Les analyses de Bar-Tal et Rosen (2009) mettent en évidence l'existence de deux approches: une approche étroite centrée sur la socialisation dans la paix à l'école et l'approche large centrée sur la socialisation et la persuasion des membres de la société à soutenir le processus de paix et sa fonction.

### 4.2.1 Deux approches d'éducation à la paix

### 4.2.1.1 L'approche sociétale

Cette approche (societal approach to peace education) assure l'établissement de la paix qui exige un grand changement dans le répertoire de toute la société. Les écoles peuvent jouer un grand rôle pour apporter ce changement mais une seule institution ne suffit pas. Il faut qu'il y ait la participation des institutions politiques, sociales, culturelles et médiatiques. Il faut en outre, la bonne gouvernance et la participation des élites. Cette ligne de l'éducation peut évoluer aussi bien dans différentes méthodes avec une planification consistante que dans les actes spontanés.

Par exemple les mass médias peuvent être un instrument efficace pour donner un enseignement d'éducation à la paix dans la population. Ils peuvent être utilisés pour donner l'information à un grand public à propos des nouveaux objectifs pour la paix, du passé du groupe rival, de son propre groupe, des relations de développement, etc. (Bruck & Roach, 1993; Calleja, 1994; Elhance & Ahmar, 1995; Norval, 1999).

En outre, les interventions communautaires, qui donnent du poids aux membres de la communauté en s'appuyant sur la compréhension et la pratique de la culture locale, peuvent faire avancer l'établissement de la paix et la réconciliation (Staub, Pearlman, Gubin, & Hategekimana, 2005). Les organisations non gouvernementales du pays ou de l'extérieur peuvent contribuer à établir la paix. Elles peuvent aider à répandre le message concernant l'importance de tisser des relations teintées de paix, aider à établir des relations coopératives et amicales avec l'adversaire, et procurer une assistance économique aux membres de la société et par là montrer combien des relations pacifiques sont bénéfiques.

Elles peuvent servir comme des mouvements de paix qui supportent activement le processus de paix<sup>28</sup>. Bar-Tal, & Rosen (2009), proposent un dernier exemple d'illustration qui consiste dans la mise en place des commissions de vérité et réconciliation qui seront développés dans ce chapitre au point 4.

## **4.2.1.2** L'approche scolaire (The School Approach)

L'approche scolaire met l'accent sur l'éducation à la paix dans le système scolaire. Elle envisage le système scolaire comme instrument majeur de socialisation (Dreeben, 1968; Himmelweit & Swift, 1969). On connaît les limites de cette approche pour atteindre tout le système mais on se contente de l'agent qui est sensibilisé et qui a une grande influence. Pour Bar-Tal et Rosen (2009), cette hypothèse se fonde sur plusieurs raisons.

Premièrement l'éducation touche une grande tranche de la population étant donné que l'école est obligatoire pour tous les enfants et les adolescents. Deuxièmement les écoles constituent souvent la seule institution sociale qui peut formellement, intentionnellement et extensivement réaliser ses objectifs d'éducation à la paix car elles ont l'autorité, la légitimité, les ressources, les méthodes et les conditions adéquates. Troisièmement, la scolarisation prend place dans la période de formation des enfants et des jeunes générations, ce qui donne espoir que leur répertoire psychologique est moins affecté par les idées de domination et qu'ils seront plus ouverts aux nouvelles idées et informations. Finalement, la jeune génération est supposée apprendre des messages et informations transmis par les écoles, de les traiter comme vrais et désormais il est possible d'espérer qu'ils rencontrent cette vérité véhiculée par le programme d'éducation à la paix.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> The Peace People Movement in Northern Ireland organised by the Protestant Betty Williams and the Catholic Mairead Corrigan and The Peace Now Movement in Israel are examples of NGOs,, functions (Bar-Tal, 2009& Rosen, 2009)

Pour réaliser les objectifs de cette éducation, le système scolaire doit s'ouvrir à de grands changements comme mettre en place les nouveaux objectifs éducationnels, préparer les nouveaux curricula, imprimer les livres scolaires, développer le matériel didactique, entrainer les enseignants, créer un climat scolaire propice à l'éducation de la paix. La réussite d'une éducation qui transforme la société et la culture a des exigences tant au niveau politique qu'au niveau pédagogique (Bal-Tar, & Rosen, 2009).

Les conditions politico-sociétales (political-societal conditions) se réfèrent aux procédés intragroupes et intergroupes qui viennent légitimer l'éducation à la paix et lui donnent une place dans le programme scolaire. Parmi les conditions politico-sociétales on peut citer : la promotion de la paix (progres towards Peace), le soutien du processus de Paix (Support for peace process), la maturité pour la réconciliation (Ripeness for reconciliation) et le soutien du gouvernement et de la politique (Governmental and political support).

Les conditions pédagogiques (educational conditions) se réfèrent à l'administration concrète et aux exigences pédagogiques pour que l'éducation à la paix s'établisse. Les conditions pédagogiques suggérées par les autres à titre d'exemples sont: le soutien du ministère (Ministerial support), la politique bien définie d'éducation pour la paix (Well-defined peace education policy) et l'autorité d'éducation pour la paix (Peace Education authority).

L'exemple pratique de l'éducation à la paix en Palestine (Fisher, & al. 2002) illustre comment une organisation basée en Palestine, « les Voies de la Réconciliation », élabora un programme d'éducation à la paix dans les écoles. Il y eut d'abord une rencontre de trois équipes (Israël, Palestine, Jordanie) chargées d'élaborer un curriculum commun d'éducation à la paix. Leur objectif était d'intégrer les valeurs communes acceptées (droits humains, démocratie, pluralisme), le contenu (points de vue diversifiés sur l'histoire du conflit), et les aptitudes (déférer le jugement, écoute empathique). Ils étudièrent ensuite le

curriculum existant du ministère de l'éducation nationale de chaque pays, et développèrent des moyens d'introduire ces valeurs, contenus et aptitudes d'une manière qui tienne compte de chaque culture. Les équipes mirent l'accent sur la littérature, l'histoire et l'éducation civique/sociologie.

Enfin, ces curricula ont pu être utilisés dans certaines classes mais l'auteur ne nous dit rien des progrès opérés par ces programmes<sup>29</sup> dans la transformation du conflit du Moyen Orient!

### 4.2.2 Deux modèles d'éducation à la paix

Pour avoir un programme de paix qui s'adapte aux conditions précitées, Bar-Tal et Rosen (2009) décrivent deux modèles d'éducation à la paix. La dimension qui différencie les deux modèles concerne les conditions politico-sociétales qui ont influencé l'histoire du développement de ces modèles.

Lorsque les conditions politico-sociétales ne sont pas favorables au développement d'une éducation à la paix, une référence directe au conflit insoluble dans lequel la société en question est impliquée n'est pas possible. Ces conditions non favorables limitent la possibilité de prendre des actions de grande envergure dans le cadre de projets d'éducation à la paix. Mais Bar-Tal et Rosen (2009) suggèrent de contourner ces difficultés en abordant le sujet sous l'angle d'une éducation indirecte à la paix. En effet l'éducation indirecte de la paix ne traite pas directement du conflit comme par exemples ses objectifs, son origine historique, ses coûts ou l'image du groupe rival.

Ce modèle se concentre sur les principes généraux concernant la construction de la paix. On pourrait apprendre par exemple, comment on évite d'aggraver la situation par le fanatisme quand on vit dans une culture conflictuelle. Ou bien on insiste sur les thèmes comme l'identité, la sécurité écologique, la violence,

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> « It is difficult to evaluate the achievements of peace education, because its objectives pertain mainly to the internalization of values, attitudes, skills, and patterns of behaviors » (Salomon & Nevo, 2002, p.34).

l'empathie, les droits humains et les compétences de résolutions de conflits, qui n'ont rien à faire avec le conflit en cours.

Lorsqu'au contraire, les conditions politico sociétales sont favorables pour développer une éducation à la paix qui tient compte de la situation réelle du conflit, on peut mettre en place le modèle direct. Les deux modèles ne s'excluent pas complètement, ils peuvent parfois être combinés selon les conditions de travail.

#### 4.2.3.1 Modèle direct

Le modèle d'éducation directe pour la paix se réfère à tous les thèmes d'un conflit insoluble qui ont contribué à développer et à maintenir la culture du conflit, et ont servi comme de barrières à sa résolution pacifique (Bar-Tal, 2009). De plus, le modèle direct présente directement les thèmes qui permettent la construction d'une nouvelle compréhension de la paix, dans laquelle une culture de la paix va se développer, avec une nouvelle mémoire collective reflétant l'émergence d'une nouvelle culture.

Le modèle direct est utilisé quand il y a encore des conflits et qu'il faut réconcilier les antagonistes. Ce modèle se réfère aux thèmes du conflit et essaie de changer les croyances de la société, les attitudes, les valeurs et les conduites liées à la culture du conflit. Pour l'appliquer dans les écoles, il faut que toutes les conditions administratives et pédagogiques soient requises. Ce modèle comprend comme thèmes : le conflit et la paix, le processus de paix, la présentation du rival, l'histoire du conflit, nouvel affect et émotions.

### 4.2.3.2 Modèle indirect

C'est le processus à long terme. Il prévoit aussi que des conditions de travail soient mises en place. Il vise un changement à long terme des jeunes et petit à petit de toute la société, par l'acquisition de nouvelles aptitudes, croyances, attitudes, émotions et valeurs qui supportent la paix. Parmi les thèmes à

étudier les plus importants sont au nombre de cinq : la pensée réflexive, la tolérance, l'ethno empathie, les droits humains et la résolution des conflits. La tolérance, telle qu'elle est décrite par Bar-Tal et Rosen (2009) est explicitée parmi les valeurs de la paix au chapitre précédent. Selon Salomon (2002), le programme d'éducation à la paix mettra un accent particulier sur l'antiracisme, la résolution des conflits, le multiculturalisme, l'inter culturalité et l'ouverture à la culture de paix.

Dans notre recherche, compte tenu des problèmes pratiques et des sensibilités qui se trouvent sur notre terrain de recherche, le Rwanda, nous avons adopté le modèle indirect qui permettra de poser une fondation pour la paix, des générations à venir. Toutefois, plusieurs programmes d'éducation à la paix, au Rwanda, sont initiés par le gouvernement et valent la peine d'être explorés.

## 4.3 Stratégies pour faire face à la violence au Rwanda

Prendergast et Smock (1999) mentionnés par Nzabandora & al. (2008), après avoir évalué le processus de paix au Rwanda, déclarent que certaines stratégies sont montées par le gouvernement rwandais pour combattre la violence dans le pays. Il s'agit de la consolidation de l'institution démocratique, de la promotion des droits de l'homme et des tribunaux *Gacaca*. On pourrait aussi signaler la volonté d'introduire le système d'éducation pour tous, et la création de la Commission Nationale pour l'Unité et la Réconciliation, (CNUR) dotée de multiples programmes.

#### 4.3.1 La consolidation de l'institution démocratique

Concernant la consolidation de l'institution démocratique, les auteurs (Nzabandora & al., 2008) trouvent que le gouvernement rwandais, a prudemment géré le processus de la transition politique, après le génocide, en

préparant la constitution et les élections. Le gouvernement a, selon eux, initié bon nombre d'étapes intermédiaires en vue de promouvoir la discussion sur la nature de la participation démocratique, et d'établir une approche pour consolider l'autorité dans le pays.

Selon Prendergast et Smock (1999, mentionnés par Nzabandora & al., 2008, p. 38), « l'hyper centralisation héritée du passé, a conduit à l'obéissance aveugle aux objectifs des dirigeants, ce qui a rendu possible le génocide commandité par le gouvernement ». C'est dans la tentative d'éradiquer cette vieille habitude, que des gouvernements locaux, comme lieux de prise de décision ont été établis (Nzabandora & al., 2008). La question qui reste est de savoir si ces gouvernements locaux mis en place, sont mûrs et à la hauteur de leurs tâches, de telle manière qu'ils agissent sans crainte de contredire le gouvernement central. Pour De Zalia (2009), la culture de l'obéissance aveugle, qui a facilité le génocide de 1994, serait encore appréciable pour la réussite de projets aussi bien nationaux qu'internationaux<sup>30</sup>.

## 4.3.2 La promotion des droits de l'homme

John Prendergast et David Smock (1999), mentionnés par Nzabandora & al. (2008), ont souligné, dans leur rapport, la volonté qu'a le gouvernement de rétablir la justice. Ils indiquaient, dans leur rapport sur la question, que le nombre de personnes détenues sous l'inculpation de participation au génocide, s'élevait à 130.000 environ. « Etablir leur responsabilité éventuelle et briser la culture de l'impunité, sont deux facettes importantes pour créer les conditions préalables de paix et de stabilité », selon ces enquêteurs.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> « For example, in Rwanda, one reason it was possible for a genocide to occur was that Rwandans were known for their lack of defiance. They were taught to listen to authority unquestioningly. Many Rwandans still have this trait today. (...) Rwanda is known for a government that can easily control the people and accomplish his development goals. Nongovernmental organizations have been willing to turn their eye to this trait, even to encourage its continued existence, if it means that they can more easily get development projects accomplished in the country » (De Zalia, 2009, p.358).

Fisher, & al. (2002, p.138) sont d'accord sur le principe, mais ajoutent que « la justice sociale nécessite aussi un regard profond dans les injustices du passé, non seulement celles commises pendant la période de la violence, mais aussi celles, sous-jacentes, qui, en premier lieu, ont contribué à l'éclatement de la violence ».

On pourrait peut-être dire que la promotion des droits humains n'apparaît pas clairement dans ce rapport mais, en analysant minutieusement ce qui a été dit, et en se référant aux rapports du département suisse des affaires étrangères, DFAE (2009) sur le traitement du passé, le Rwanda a fait des efforts pour accorder aux rescapés du génocide le droit de connaissance (transparence), le droit de justice et garantie de non répétition (abolition de l'impunité), et le droit de réparation. Le chemin est encore long, mais on peut déjà apprécier l'idée de réhabilitation du modèle de justice communautaire « Gacaca ».

#### 4.3.3 Les tribunaux Gacaca.

Le Gacaca, traduit littéralement comme « *tribunal de gazon* », est un système communautaire culturel, incontournable pour l'établissement de la paix au Rwanda, car il réalise, en même temps, la justice et la réconciliation<sup>31</sup>. Instituée en 1996, la mission des Tribunaux Gacaca est: « *vérité*, *justice et réconciliation* ».

Quand on regarde cet énoncé au point de vue de la réalité objective, il reflète un sentiment de justice, spécialement aux rescapés du génocide de 1994. Découlant d'un mécanisme traditionnel, *Gacaca* suppose permettre l'établissement des faits, et la décision sur le sort de la vaste majorité des accusés de fautes moins lourdes. Ainsi, cette juridiction, limitée aux crimes de 1993-1994, complète le travail du Tribunal pénal international pour le Rwanda

<sup>31</sup> We will, for instance, show them our system of community justice, called Gacaca, where we integrated our need for nationwide reconciliation with our ancient tradition of clemency, and where violators are allowed to reassume their lives by proclaiming their crimes to their neighbors, and asking for forgiveness (President Paul Kagame, Posted: June 9, 2009)

oz Role de l'eddedion d'il paix dans le developpement intégral de la personne

(TPR) situé à Arusha (Tanzanie). S'adressant aux objectifs de réconciliation, Gacaca implique massivement la population dans la justice, de telle manière, qu'en 2003, environ 250 000 personnes intègres ou *Inyangamugayo* étaient élues et formées pour remplir cette tâche (Staub, 2003).

Avant que le Gacaca ne soit officialisé pour résoudre les problèmes liés au génocide, au niveau de l'Eglise Catholique, les synodes diocésains qui se sont déroulés au Rwanda, d'octobre 1998 à décembre 1999, ont proposé aux chrétiens ce système traditionnel de résolution de conflit (*Gacaca nkirisitu*) pour se préparer au centenaire de la fondation de l'Eglise catholique, au Rwanda, en l'an 2000<sup>32</sup>. Grâce à la méthode participative, les chrétiens ont pu échanger, dans leur secteur professionnel, sur certains thèmes comme par exemple, l'ethnocentrisme, la réconciliation, la famille et l'éducation,...

Parmi les recommandations de ce cadre de réflexion, Niyirora (2009) cite, entre autres : vivre la fraternité chrétienne, donner la priorité à la pastorale de la famille, soutenir l'éducation en sensibilisant les dirigeants, les parents et les éducateurs à une saine collaboration, favoriser la participation active de la jeunesse dans la vie de l'Eglise, et les aider à acquérir des moyens pour subvenir à leurs besoins, lutter pour le respect des droits de l'homme, vivre dans la vérité et dire la vérité, édifier l'unité des agents de l'Eglise, renouveler et renforcer les Communautés Ecclésiales de Base (CEB).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> En l'an 2000, au moment où l'Eglise universelle célébrait le jubilé de 2000 ans de l'avènement du Christ, l'église du Rwanda célébrait son premier centenaire d'évangélisation.

Un défi insurmontable pour ce programme est que « les Eglises invitent acteurs et victimes du génocide à faire pénitence, alors que des prêtres, des religieux et religieuses appartiennent, eux aussi, à l'un ou l'autre des deux groupes concernés » (Friedli, 2010, p.6). Pour l'auteur, étant donné la complexité des réseaux sociaux au Rwanda et les influences surnoises du pouvoir politique, les appels au pardon et à la réconciliation risquent d'être superficiels.

Toutefois, ce système traditionnel de justice communautaire apprécié tant par l'Etat que par l'Eglise, accusait déjà des limites dues à l'abileté des acteurs capables de faire triompher un faux scénario, selon l'étude de Ntampaka (2002). Pour cet auteur, étant donné que ce système villageois fonctionnait dans un espace familial, économique et social très restreint, et marqué par des relations interpersonnelles immédiates et fortes, il y avait aussi risque que le sage médiateur eut des intérêts personnels et familiaux qui pourraient influencer et biaiser son jugement.

Ces défis inévitables étaient relevés par des personnes sages, assez honnêtes et courageuses pour oser s'opposer à la corruption. La question actuelle est de savoir comment trouver et préparer ces ressources psychiques, morales et spirituelles, indispensables à une telle résilience collective. Les constatations des chercheurs (Friedli, 2001; Ukelo, 2009), montrent qu'il y a encore des efforts à déployer pour y arriver.

Même si dans son rapport de juillet 2008, l'organisation Human Rights Watch estime que l'impartialité des procès dans les cas d'accusation de participation au génocide, n'est toujours pas acquise, le gouvernement croit avoir fait des progrès quant à sa manière d'éclaircir l'année 1994, puisque quatre officiers (membres de l'ex-FPR) ont été inculpés, suite à une accusation de meurtres de civils (Ukelo, 2009).

Parmi les limites actuelles du Gacaca, Friedli (2010) attire encore l'attention des chercheurs sur le fait qu'il y a un biais que le système traditionnel n'est pas bien adapté dans des contextes modernes et diversifiés. Cet auteur pointe aussi du doigt les problèmes réels, à l'intérieur de ce modèle, comme: le choix et la formation de milliers de juges populaires, leurs capacités d'être objectifs ou, encore, leur capacité de pouvoir résister à la pression collective et à la corruption. L'auteur n'a pas oublié non plus de citer le risque de vengeance.

En effet, la culture de la vengeance est acceptée, en général, par le Rwandais, comme valeur, de quelqu'un qui aime son groupe<sup>33</sup>. Cette faiblesse a été relevée par l'archevêque sud africain, Desmond Tutu après une visite au Rwanda en 1998, en conseillant qu'il faut briser la spirale des représailles et de contre représailles : « ...à moins que vous n'alliez au-delà d'une justice sous forme de tribunal, il n'y a pas d'espoir pour le Rwanda. La confession, le pardon et la réconciliation, dans la vie des nations, ne sont pas seulement des élucubrations religieuses et spirituelles, nébuleuses et irréelles. Ils constituent la matière de la politique pratique » (Fisher & al, 2002, p.138). Le défi de dire la vérité est aussi lié à cette fidélité familiale, mais l'école actuelle se propose de relever ces défis en devenant instrument de paix au Rwanda.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Dans le langage courant des Rwandais, un régime qui ne venge pas les siens est un régime faible, qui ne vaut rien (*ingoma idahora yitwa igicuma*).

### 4.3.4 L'Education scolaire

Les écoles sont au cœur des efforts de construction de la paix, au Rwanda<sup>34</sup>, après le génocide de 1994. En effet, au Rwanda, comme ailleurs, l'école apparaît sûrement comme un agent de changement et le moteur entraînant la communauté vers la stabilité et la reconstruction. Les résultats de l'entretien des agents de l'UNESCO avec le professeur Romain Murenzi, ministre de l'éducation du Rwanda en 2006, donnent l'espoir que l'éducation à la paix contribuera à la réconciliation et à l'unité nationale, même si les difficultés restent nombreuses.

### 4.3.4.1 Des problèmes éducatifs au Rwanda

Selon le Ministre, le système éducatif est considérablement développé, mais le nombre d'enseignants qualifiés laisse encore à désirer : 65 % dans le primaire, 33 % dans le secondaire et, dans l'université, 25 % seulement ont un doctorat. Un autre problème est la pénurie de manuels : on a un livre pour trois élèves. Donc, on imagine ce qu'est un enseignement sans personnel qualifié et sans manuel. Un autre problème, qui n'a pas été signalé et qui semble avoir un impact sur l'éducation, c'est l'instabilité du personnel enseignant non satisfait de son traitement : le salaire mensuel pour un licencié était, à ce moment là, (2006) de 100 \$, il est maintenant de 180 \$ (en 2009).

Soulignons, en passant, qu'à cette instabilité du personnel, s'ajoutent aussi des changements rapides du système éducatif auxquels les agents du terrain s'adaptent difficilement. A titre d'exemple, au cours de l'année 2009, le système d'éducation vient de passer de 6 ans à 9 ans d'enseignement obligatoire et, dans l'entretemps, la langue d'enseignement passe du français à l'anglais sans oublier que les sections scientifiques commencent leurs examens finaux

http://www.ibe.unesco.org/fr/dans-le-monde/afrique/rwanda/profile-of-education.html?type=%27. Retrieved on dec. 23, 2009.

pratiques. Donc trois réformes, dans une même année, demandent une grande capacité d'adaptation, qu'on ne peut pas trouver facilement, si on n'est pas assez entraîné, comme nous le verrons au chapitre 6.

### 4.3.4.2 La promotion de la tolérance entre les élèves

Le ministre laisse entendre que « le fait, que 1,6 millions d'enfants rwandais se rendent chaque jour à l'école, prouve qu'elle est aussi l'école de la paix, car elle réunit des enfants de milieux différents ». Il ajoute que le système actuel éducatif, au Rwanda, a éliminé les discriminations liées aux examens d'entrée, qui s'appuient désormais uniquement sur les qualifications et c'est une valeur incontestable de justice sociale qui contribue à la paix.

L'intention du gouvernement rwandais, est d'introduire l'éducation à la paix dans les programmes scolaires, comme nous l'avons dans les deux modèles que nous avons explorés. Le modèle d'éducation à la paix, privilégié dans les programmes scolaires rwandais, est le modèle indirect car il permet de changer les représentations sociales conflictuelles en changeant des curricula et en introduisant des clubs pour l'unité et la réconciliation, pour les droits humains, pour justice et paix, etc.

### 4.3.4.3 L'éducation comme instrument de la paix

A la question de savoir si plus d'éducation conduit à plus de paix, le ministère de l'éducation postule que pour avoir une démocratie durable, « il faut former des citoyens capables de défendre leurs droits et de combattre les dictatures. L'éducation conduit aussi les gens à contribuer à l'économie du pays et pour y arriver, un programme national d'alphabétisation a été conçu, en utilisant les écoles primaires, et les enseignants du primaire comme formateurs, avec le but d'atteindre un taux d'alphabétisation de 80 à 90 %, dans un délai de 5 à 7 ans ». Signalons que compte tenu des difficultés soulignées dans les paragraphes précédents, ce programme n'est pas encore fonctionnel (en 2009).

De plus, le système d'éducation, au Rwanda, mérite d'être repensé et adapté au contexte, car selon Erny (2001), que, dans les pays pauvres et agricoles qu'on ait introduit, puis maintenu des systèmes d'éducation conçus au départ pour des pays riches et industrialisés, est un obstacle au progrès éducatif.

## 4.3.5 La Commission pour l'Unité et la Réconciliation

Créée en 1999, la commission nationale pour l'unité et la réconciliation (CNUR) a, selon Nzabandora et collègues (2008), établi et soutenu diverses initiatives visant la réduction des conflits et des violences, au Rwanda. Elle a par conséquent initié des programmes de formation, de soutien aux festivals, de participation économique et de soutien à la villagisation.

### 4.3.5.1 Les camps de solidarité (Ingando) et l'académie nationale (Itorero)

Quand la commission nationale pour l'unité et la réconciliation était créée en 1999, les **camps de solidarité** (*Ingando*) étaient conçus comme un instrument pour favoriser la coexistence communautaire. Les premiers bénéficiaires de ce le programme furent les réfugiés et les ex-combattants, en provenance de la RDC (République démocratique du Congo). Ensuite, il inclut les jeunes et les étudiants qui terminent l'école secondaire et qui se préparent à commencer l'université.

Depuis 2002, la formation s'est étendue également aux commerçants et aux autres groupes sociaux dont les rescapés, les prisonniers, les dirigeants communautaires, les femmes et les jeunes. Les sujets de discussion sont orientés vers le patriotisme et la paix.

Les Ingando (camps), avec leur aspect guerrier forment actuellement les anciens combattants qui rentrent au pays, et les jeunes qui commencent l'université, tandis que « *Itorero* », sorte d'académie rwandaise, accueille, depuis 2007, différents groupes de population exerçant une certaine influence comme

Trois de l'education à la paix dans le developpement integral de la personne

les responsables de services et les enseignants. L'académie nationale (*Itorero*), comme école traditionnelle qui, autrefois, préparait le jeune garçon à défendre son pays et à assumer l'âge adulte, a tendance à être aujourd'hui, une école populaire inclusive pour l'éducation au patriotisme, à l'unité et à la paix.

### 4.3.5.2 Le festival communautaire pour la réconciliation au Rwanda

La commission nationale pour la paix et la réconciliation supporte les festivals communautaires pour promouvoir la réconciliation au Rwanda, en considérant que **la culture** détermine la régénération de ces conditions de paix. Au Rwanda, comme ailleurs, la culture joue un rôle important pour faciliter le cheminement vers la paix et la réconciliation (Staub, Pearlman, Gubin, & Hagengimana, 2005)<sup>35</sup>. Les produits partagés de la culture, avec plus d'accent sur **le théâtre et l'art**, auraient répondu à cette condition et pourraient continuer à être significatifs dans le nouvel ordre réconciliateur (Nzabandora & al. 2008).

## 4.3.5.3 La paix économique

L'un des éléments les plus indispensables pour la réconciliation est le développement élargi. En fait, « les thèmes sur la paix et la réconciliation sont vides de sens pour beaucoup de Rwandais, dans l'absence de l'opportunité économique » (Nzabandora & al. 2008). C'est aussi notre hypothèse quand nous avons montré par les travaux de Staub (2003), que l'insatisfaction des besoins engendre la violence et plusieurs recherches sur la paix corroborent cette hypothèse (Burton, 1990; Galtung, 1996). Les recherches à ce niveau (Nzabandora & al. 2008) prouvent évidement que la paix dans la région demande qu'il y ait des améliorations dans le bien-être matériel. C'est pour atteindre ce but que la Commission Nationale pour l'Unité et la Réconciliation exhorte les donateurs, le gouvernement, les partis d'opposition et les ONG pour la région des Grands Lacs à adopter une stratégie pratique pour bâtir la paix,

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> « Communal interventions that empower the community members by relying on local culture understandings and practices can advance peace making and reconciliation » (Staub & al. 2005 in Bar-Tal & Rosen, 2009, p.559)

par plus d'investissement dans l'infrastructure productive et les activités génératrices de revenus. Pour Nzabandora et son équipe (2008) l'adhésion du Rwanda à la Communauté Est Africaine est une étape vers l'intégration économique régionale et le développement, qui contribuera à la réduction de la pauvreté et par conséquent à l'établissement de la paix.

### 4.3.5.4 La villagisation (Imidugudu)

Le groupement d'habitants est une initiative socio-économique majeure au Rwanda mais qui n'a pas été bien saluée par le paysan habitué à l'habitat dispersé. Pour minimiser la tension causée par ce groupement, souvent perçu comme une contrainte, Nzabandora et ses collègues (2008) suggèrent qu'il doit y avoir l'assurance que ce genre d'habitat maximise l'échelle d'efficacité, que les services sont offerts à plus de gens dans la sécurité.

Pour ces auteurs, il serait bien aussi de considérer l'attachement que les gens ont sur leur terre, et leur assurer que la compensation sera faite à ceux-là dont la terre sera employée pour la construction de villages ou infrastructures associées. Prendergast & Snock (1999) recommandent que, pour s'assurer du support maximal des villages rwandais, le gouvernement devrait considérer une procédure plus décentralisée et plus participative de la décision, sur comment le groupement d'habitations est mis en œuvre.

Nous venons de voir les voies et les moyens empruntés, par le gouvernement rwandais, pour renouer le tissu de la paix. Des projets nouveaux ont été mis sur pied, ou alors des structures existantes ont été repensées ou renforcées. Il est maintenant important de voir ce que font les commissions vérité dans d'autres régions du monde.

# 4.4 Pédagogie pluridimensionnelle de la paix

La pédagogie des commissions de vérité est appelée pluridimensionnelle dans ce sens qu'elle ne s'occupe pas de l'enseignement seulement, mais aussi de l'éthique et de la politique. Selon Friedli (2009), les commissions vérités, si elles fonctionnent à la manière des institutions, risquent l'ambivalence d'incarner un potentiel conflictuel de leur fondamentalisme et le potentiel réconciliateur issu de leur aspect fondamental. C'est ce dernier aspect qui devrait orienter les travaux de ces commissions dans l'inter-culturalité de la vérité.

### a) La mission de la commission « Vérité et Réconciliation »

La vérité et la réconciliation sont nécessaires dans le processus de guérison et de paix d'où la nécessité des commissions de vérité (Hazan, 2007; Appadurai, 2009). Leur but est de révéler la vérité, à propos du passé, pour servir comme mécanisme de pérénisation de la justice. Selon K. Asmal, L. Asmal et Roberts (1997), Kaye (1997), Liebenberg et Zegeye (1998), ces commissions ont une importance spécifique pour donner la lumière sur le fait que parfois les compensations individuelles ne sont pas possibles.

Elles exposent les actes de violence, des violations des droits humains et des droits civils, la discrimination, et autres méfaits perpétrés par des institutions formelles de l'état, des groupes et des individus. Elles observent donc les valeurs éthiques.

### b) Diverses commissions « Vérité et Réconciliation »

Plusieurs sortes de commissions ont été établies dans divers pays : Argentine en 1983, Chili en 1990, El Salvador en 1991, Guatemala en 1994, Afrique du Sud en 1995, Honduras, Uruguay et Rwanda en 1999, Pérou en 2000, au Togo, le 25 févier 2009. Parmi ces commissions, celle de l'Afrique du Sud a

retenue l'attention de nombreux chercheurs (Asmal & al., 1997 ; Liebenberg & Zegeye, 1998 ; Norval, 1998). Elle fut créée en 1995, par Nelson Mandela, au lendemain des élections démocratiques.

### c) La commission « Vérité et Réconciliation » en Afrique du Sud

La mission, assignée à cette commission de vérité et réconciliation, était, avant tout de libérer la parole des victimes de l'apartheid, de recueillir les témoignages interdits par la répression. Mais les bourreaux sont également invités à prendre la parole, à avouer leurs crimes et à demander pardon. Le cas de l'Afrique du Sud ressort de l'ordinaire parce qu'en plus d'avoir mandat pour enquêter tous les actes de violence politique perpétrés par chaque partie en conflit, la commission a des moyens pour accorder **des amnisties**, ce qui lui donne des pouvoirs quasi-judiciaires.

Pour Hazan (2007), la décision d'amnistier ou non des criminels, en Afrique du Sud comme ailleurs, est un **choix purement politique**, car dans le cas d'Afrique du Sud, le principe de la TRC, (*Truth and Reconciliation Commission*) basé sur la vérité en échange du pardon, fut le compromis atteint entre De Klerk et Mandela. L'auteur affirme que « la dimension religieuse et culturelle n'a été introduite qu'ultérieurement, pour rendre acceptable, auprès de la population, l'idée qui garantissait cette amnistie des tortionnaires, c'est-à-dire en lui donnant la dimension spirituelle de pardon ». La participation des hautes autorités religieuses à cet exercice, avait comme impact de donner « leur bénédiction à cette amnistie devenue pardon » (Hazan, 2007, p. 171).

Cette démarche a bien fonctionné, car selon l'auteur, « en mettant l'accent sur la dimension spirituelle, les victimes et les bourreaux, qui ressentaient un appel de leur conscience, pouvaient plus facilement octroyer ou demander un véritable pardon ». De plus, « au plan sociétal, la transformation de l'amnistie en pardon tendait à évacuer le débat sur la validité de ce choix, car, la dimension politique de l'amnistie était gommée, au profit de la dimension

spirituelle du pardon, intégrée dans la culture profonde africaine bantoue » (*ubuntu ou sens de l'humain*), par l'archevêque Desmund Tutu. L'auteur montre que c'est là où « réside le fondement stratégique et politique d'une lecture culturaliste des Commissions Vérités » (Hazan, op.cit.).

## d) L'amnistie-pardon au Maroc

Le Maroc emprunte cette voie de l'amnistie-pardon qui se joue, selon Hazan (2007), sur un registre culturel radicalement différent. La commission du Maroc, mise en place entre 2004 et 2006, s'appelle Instance, Equité et réconciliation (IER). Quoiqu'elle se présente en exemple de réconciliation et de réhabilitation des victimes des violations des droits de l'homme pour d'autres sociétés arabo-musulmanes et africaines, elle accuse certaines faiblesses comme le fait d'être une arme du gouvernement.

Une des faiblesses de IER relevée par Friedli (2010, p.5), est que « sa stratégie du pardon (*strategic forgiveness*) n'a pas abouti à une guérison collective au sein des différentes couches sociales, ethniques, syndicales, politiques et religieuses à cause des pré-conditions émises par le roi Mohamed VI de ne pas toucher ni à la mémoire de son père, Hassan II (1961-1999), ni au problème du Sahara occidental ».

En conclusion, l'expérience montre que le premier objectif de ce type de commission est d'établir la vérité et d'émettre des recommandations en vue de la paix (Hazan, 2007). Ces commissions vérités, qui tendent à être universelles dans la recherche de la justice et de la réconciliation, sont recommandées pour faire la lumière sur la question d'esclavagisme et du colonialisme (Hazan, 2007) afin que règnent le droit et l'équité dans le monde.

### e) La globalisation d'en haut et d'en bas

Appadurai (2009) distingue deux types de globalisation, celle d'en haut et celle d'en bas, ayant chacune la caractéristique d'une épée à deux tranchants.

La globalisation d'en haut, connue avec ses aspects positifs d'unification du monde, a un côté pervers qui suscite de nouvelles formes de haine, d'ethnocide et d'idéocide. L'auteur a voulu savoir pourquoi la décennie 1990, période de forte globalisation<sup>36</sup>, est aussi une période de violence à grande échelle, dans des sociétés et des régimes politiques très divers. Il postule que « les forces de la globalisation, présente dans le monde des années 1990, ont produit les conditions d'un accroissement de l'incertitude sociale, à grande échelle et de l'incomplétude, qui ont émergé l'une et l'autre dans l'échange entre catégories de majorité et de minorité».

Ces recherches révèlent que pour que la violence se déchaîne, il est nécessaire que les sentiments d'incertitude et d'incomplétude se combinent et chacun à un niveau élevé. Ce niveau peut être intensifié par un état voyou (Irak et ses Kurdes), par une structure coloniale raciste (le Rwanda), par un projet de construction constitutionnelle tragiquement ethnicisé (la Yougoslavie après Tito), ou par des dirigeants criminels, poussés par l'avidité personnelle et s'appuyant sur des réseaux d'enrichissement illicites (le Libéria, le Soudan). Le cas de l'Inde selon Appadurai (op. cit.) semble être lié à des fractures culturelles, politiques et sociales.

Quant à la globalisation d'en bas, c'est-à-dire celle qui ne suppose pas l'existence d'un état-nation, elle a aussi un côté pervers, par exemple les

Par forte globalisation Appadurai, (2009, p.15) entend « un ensemble de possibilités et de projets utopiques apparus dans de nombreux pays comme, Etats et sphères publiques après la fin de la guerre froide. Ces projets ont pris la forme d'une série de doctrines mêlant inextricablement le libre échange et la politique de marché, l'extension des institutions démographiques et des constitutions libérales, et les immenses possibilités offertes par Internet (et les cyber-technologies qui lui sont afférentes) pour adoucir les inégalités au sein des sociétés et entre elles, et promouvoir la liberté, la transparence et la bonne gouvernance jusque dans les pays les plus isolés et les plus pauvres ».

There do I education a tal paint datas to developpement integral do tal personne

réseaux de terrorisme. Son côté constructif, pourtant, œuvre pour donner l'espoir au monde. Il s'agit de l'effort des organisations non-gouvernementales et de mouvements militants pour peser, à l'échelle mondiale, sur des questions comme les droits de l'homme, le genre, la pauvreté, l'environnement, la santé, l'éducation, ...

Ces réseaux de militants, soucieux des objectifs humanistes fondamentaux, constituent des groupes d'intérêt, à travers des frontières nationales comme des médecins sans frontières, des enseignants sans frontières (*Teachers Without Borders, TWB*), des ingénieurs sans frontières (*Engineers without borders, EWB*). Ces réseaux transnationaux constituent une large catégorie d'institutions qui va des Eglises et des grandes organisations philanthropiques, aux corps multilatéraux et aux sociétés scientifiques, et participent à l'éducation mondiale pour la paix. Les membres sont reliés par l'empathie à distance, contraire à la haine à distance qui lie les réseaux terroristes.

# 4. 5 Conclusion au chapitre 4

Au chapitre quatre, nous avons passé en revue les différents modèles et stratégies mis en place pour faciliter une éducation à la paix. Fisher, & al. (2002) nous ont présenté le modèle du monde d'éducation pour la paix dont le contenu est organisé en formulation des savoirs, des attitudes et des aptitudes à faire acquérir par les apprenants. Ces auteurs distinguent aussi ce qui est de l'éducation formelle et ce qui est de l'éducation informelle.

Bar-Tal, et Rosen (2009) analysent spécifiquement ce qui se passe dans le conflit insoluble du Moyen-Orient et proposent comme les auteurs précédents une éducation à la paix avec une approche formelle (school approach) et

informelle (societal approach). Ils ajoutent à cela des conditions requises pour que l'approche formelle soit possible.

A chacune de ces deux approches, deux modèles peuvent être employés : le modèle direct et le modèle indirect. Néanmoins, malgré le détail de leurs programmes, on n'aperçoit pas la volonté des gouvernements à lâcher leurs positions pour un gain mutuel. On ne voit pas non plus la spécificité culturelle, dans ce programme établi par les psychopédagogues.

Au Rwanda, les conditions étant officiellement adéquates, les deux approches et les deux modèles sont utilisables, mais la situation étant encore fragile avec des blessures béantes, on remarque que les projets et les ONG qui y travaillent utilisent, presque à l'unanimité, l'approche informelle et le modèle indirect. Toutefois, il est à souligner que pour permettre la guérison des mémoires collectives et une réconciliation fiable, le modèle direct, quoique délicat laisse à désirer dans les explorations aussi bien des causes directes que des causes indirectes du conflit ainsi que la part de responsabilité qui revient à chaque partenaire dans le conflit (Bar-Tal & Rosen, 2009).

Une autre remarque pour le Rwanda, c'est que toutes ces stratégies fiables sont beaucoup plus institutionnalisées et coordonnées par le pouvoir, ce qui laisse peu de places et de poids aux initiatives privées. L'approche culturelle, au Rwanda, est beaucoup appréciée pour une éducation populaire peu coûteuse et réalisable en peu de temps.

Les commissions de vérité, qui transcendent les manipulations politiques, sont à encourager pour l'établissement d'une paix durable (Hazan, 2007). La faiblesse relevée dans presque toutes les commissions vérités, est qu'elles sont instituées par les pouvoirs politiques en place, qui donnent l'orientation qui les préserve de la moindre souillure. Appadurai (2009) découvre qu'à l'instar de la globalisation qui alimente les violences, il y a la globalisation d'en bas qui agit par empathie, à distance, et donne l'espoir au monde.

70 Role de l'eddediton d'id paix dans le developpement integral de la personne

Cependant, les initiatives des modèles proposés, comme la commission de l'unité et de la réconciliation au Rwanda, rencontrent des handicaps qui empêchent d'atteindre l'objectif de la paix. Ce sont ces défis que nous allons explorer au chapitre suivant, parce que c'est là où résident les causes réelles des conflits et des violences qui s'extériorisent dans l'ethnocentrisme.

# Chapitre 5 : Défis

Au lieu d'attaquer la personne révoltée, attaquez-vous plutôt aux motifs de sa révolte : « Aho kwica Gitera, mwice ikibimutera ». (Mutara III, Rudahigwa, Roi du Rwanda, 1931-1959).

#### Introduction

Le génocide de 1994, au Rwanda, a été une alarme pour que les gens réfléchissent aux programmes nouveaux à mettre en place pour prévenir la violence. C'est une expérience qui a provoqué chaque individu pour lui demander s'il est réellement humain. L'Etat, nous l'avons vu, a organisé des programmes aussi bien pour l'éducation formelle que pour l'éducation informelle. Les Associations pour la paix ont vu le jour, et les différentes professions religieuses, après avoir reconnu l'échec qu'a eu leur message d'amour, ont essayé de réviser leurs programmes. Si nous prenons à titre d'exemples l'Eglise Catholique : elle a redonné vie aux commissions de justice et paix, elle a introduit des synodes diocésains (Gacaca nkirisitu) en rapport avec le Gacaca traditionnel et les communautés ecclésiales de base (CEB) « imiryango remezo».

Malgré tous ces efforts, la violence due à la pauvreté, à la jalousie et à l'ignorance persiste (Nzabandora & al., 2008). La peur, non plus, n'est pas de moindre envergure (Erny, 2005; De Lame, 1997; Del Ponte, 2009). Cette peur qui embrase le monde entier, a été décrite par Appadurai (2009) comme source de la métastase de la violence. Jarymowicz, & Bar-Tal (2006), postulent que cette peur paralyse le fonctionnement et le développement normal humain, en engendrant ainsi la misère comme nous allons le voir dans ce chapitre 5, intitulé "défis". Nous allons montrer, là, où les Rwandais devraient mettre l'accent pour établir une paix véritable, enracinée dans le tissu social.

5. 1 Les causes profondes de la violence au Rwanda.

Les chercheurs rwandais Joseph Nzabandora, Célestin Karamira, Albert Rwego-Kavatiri, Faustin Vuningoma et Froride Tuyisabe, oeuvrant au sein de la Commission Nationale pour l'unité et la réconciliation (CNUR) ont mené une étude dont l'objectif était de mettre en lumière les causes des violences, après le génocide<sup>37</sup> de 1994, au Rwanda. Ils trouvèrent dans ces causes une certaine transversalité et un caractère circulaire, c'est-à-dire leur application à plusieurs types de violences à la fois. Il s'agit notamment de la récurrence de la plupart des causes dont, la méchanceté, l'ignorance, la pauvreté, la jalousie dans l'explication des types de violences multiples et variés. (Nzabandora & al. 2008). L'étude est partie du cas de la méchanceté qui revient fréquemment dans l'explication de très nombreux types de violences post-génocides, aussi bien dans les familles que dans la communauté rwandaise.

Ces chercheurs se sont alors posé deux questions à ce sujet précis :

- 1) La méchanceté est-elle une particularité ontologique des Rwandais et de leur culture ? Autrement dit, les Rwandais sont-ils naturellement méchants ?
- 2) Si tel n'est pas le cas, y a-t-il un plan, une visée derrière cette méchanceté?

Après avoir trouvé que la méchanceté n'était pas la particularité ou l'attribut des Rwandais et de leur culture, il fallait prendre la deuxième question comme modèle ou fil conducteur de l'analyse des causes de différents types de violences perpétrées au Rwanda depuis le génocide de 1994 jusqu'en 2007, année au cours de laquelle s'est déroulée cette enquête sur terrain. La commission a alors procédé, dans un premier temps, à l'inventaire des causes de tous les types de violences qui ont été identifiés par les enquêtés. Ensuite, elle a associé chaque cause aux différents types de violences dont elle est

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Staub (2003) postule que le génocide au Rwanda a été le résultat d'une grande frayeur causée par la menace interne, la paupérisation du pays et la culture.

l'origine. Cette approche permit aux chercheurs de la commission (Nzabandora & al. 2008) d'abord de connaître le soubassement de la violence, c'est-à-dire sa racine profonde et ses visées, pour ensuite déterminer l'instance ou l'institution à impliquer dans la recherche des solutions possibles contre ces violences.

Par la même occasion, les agents de la commission montrent la gravité et l'ampleur de chaque cause, en fonction des types de violences dont elle est l'origine. En effet, la force de la stratégie de cette recherche contre le fléau de la violence est, qu'elle s'attaque aux racines profondes de cette violence et qu'elle détermine en même temps l'instance ou l'institution qui devrait agir (Nzabandora & al. 2008). Dans notre langage d'éducation à la paix, il s'agirait d'identifier les besoins non satisfaits et de suggérer la solution. N'ayant pas trouvé, le terme méchanceté dans notre lexique de psychologie, nous allons l'employer dans le sens de l'« agression ».

### 5.1.1 L'agression

Selon les psychologues sociaux (Anderson et Bushman, 2000a; Baron et Richardson, 1994; Berkowitz, 1993; Geen, 1998, mentionnés par Leyens, 2008), l'agression peut être définie comme tout comportement ayant l'intention imminente de blesser quelqu'un d'autre, d'une façon plus ou moins explicite. Ces chercheurs distinguent deux formes d'agressions à savoir l'agression instrumentale d'une part, et l'agression hostile d'autre part. La première utilise la souffrance de l'autre pour atteindre un autre but : contrôle, argent, statut. Dans ce cas le fait de blesser l'autre n'est pas une fin en soi, alors que dans l'agression dite hostile, le but d'infliger de la souffrance à autrui constitue un but primaire. Selon cette distinction, l'agression instrumentale est préméditée, alors que l'agression hostile surgit sous le coup de la colère, ce qui lui donne un caractère impulsif et automatique.

D'après les résultats de l'enquête de Nzabandora et al. (2008) la méchanceté, qui dépasse tout entendement, est à l'origine de plusieurs types de violences physiques domestiques (coups et blessures, tueries des conjoints et infanticide), soit de 100% des violences physiques domestiques identifiées dans les familles rwandaises post-génocides par les enquêtés, exactement comme la colère excessive qui relève aussi de la méchanceté. La méchanceté est aussi responsable des six types de violences psychologiques et économiques communautaires, sur les neufs qui ont été identifiés dans la société rwandaise post-génocide, soit de 66.66% des cas.

Les recommandations données par les chercheurs de la Commission Nationale pour l'unité et la réconciliation sont que l'une des façons d'arrêter cette méchanceté qui se manifeste dans plusieurs types de violences post-génocides, est, entre autres, l'éducation et la sensibilisation des gens à travers tous les agents et instances de socialisation. Ces activités suggérées, comme nous les avons parcourues au chapitre précédent, sont, par exemples, les camps de solidarité qui ont déjà fait leurs preuves au Rwanda, les sketchs et les pièces de théâtre, les films, les chansons profanes, les chants religieux, les médias, les festivals locaux et nationaux.

Rappelons-le, toutes ces activités ont existé avant le génocide (Fisher & al., 2002), elles sont rénovées actuellement, mais la violence persiste. Les chercheurs (Nzabandora & al, 2008) trouvent la situation tellement alarmante, qu'ils font appel à la collaboration avec toute entité pouvant amener une certaine contribution comme les confessions religieuses, les ONG locales et internationales, les diverses associations, les partis politiques opérationnels sur le terrain, l'administration publique, les entreprises tant publiques que privées et tout le système d'enseignement (écoles secondaires, instituts supérieurs et universités). Toutefois, nous trouvons que ces campagnes de sensibilisation puisant les valeurs citoyennes rwandaises dans l'histoire et les institutions sociales traditionnelles du Rwanda n'avanceront pas très loin, si elles ne

s'ouvrent pas à l'évolution du monde, car elles buttent sur des obstacles liés à l'ignorance qui a été diagnostiquée comme principale cause de discrimination.

Tableau 2. Les causes de discrimination au Rwanda

| Causes de discrimination | Pourcentage des enquêtés |
|--------------------------|--------------------------|
| Ignorance                | 57.20                    |
| Jalousie                 | 31.20                    |
| Histoire du Rwanda       | 10.60                    |
| Idéologie du génocide    | 1.00                     |

Source : Données tirées de Nzabandora et al. (2008, p.113)

## 5.1.2 L'ignorance

Les résultats des recherches (Nzabandora & al. 2008) montrent que l'ignorance est responsable des deux sortes de violences sexuelles domestiques sur les quatre qui ont été identifiées par les enquêtes, soit les 50% des cas constatés. Elle peut être expliquée par un manque d'informations ou par la résistance au changement.

#### 5.1.2.1 Manque d'informations

A ce qui concerne le manque d'informations, la situation est illustrée par les deux catégories de violences : le viol des enfants dans leurs propres familles et les rapports sexuels forcés par les maris, et dont les femmes sont victimes. La première serait due selon les enquêteurs (Nzabandora & al., op. cit.) à une pure naïveté ou pure ignorance par exemple quand les gens violent les bébés comme cure contre le sida. Quant à la deuxième, ils pensent qu'elle est conséquente de l'ignorance des lois de la politique du pays comme celle de la promotion du genre féminin. A titre d'exemple, sur le plan social, la loi de novembre 1999 qui a institué le mariage monogame, et qui reconnaît le droit de la femme et de la fille à l'héritage dans tous les domaines contraste vigoureusement avec les

102 Role de l'éducation à la paix dans le developpement integral de la personne

traditions très enracinées dans les esprits et auxquelles les gens sont encore accrochés (Nzabandora & al. 2008). Ce sont ces manières inconscientes de penser et d'agir<sup>38</sup> qui sont dans les habitudes des personnes, et qui sont difficiles à changer que Galtung (1996) caractérise de structures et cultures profondes, et que nous avons utilisées dans ce travail sous l'appellation d'éléments sous-jacents au conflit (deep structures / deep cultures).

Les grandes religions qui oeuvrent au Rwanda comme le christianisme et l'Islam, étant aussi de caractère conservateur fondamentaliste (Friedli, 2009), n'ont pas été non plus capables de préparer la société rurale rwandaise à ces changements.

Tableau 3. Culture fondamentaliste

| Niveaux d'analyse | Options fondamentalistes                        |
|-------------------|-------------------------------------------------|
| Doctrine          | Orthodoxie: définir la vérité et l'erreur de    |
|                   | façon conforme à la tradition                   |
| Ethique           | Morale du commandement et de l'interdiction :   |
|                   | Le bien et le mal doivent être séparés de façon |
|                   | normative (rigidité et punitivité)              |
| Politique         | Apocalypse: Le but est de vaincre l'empire du   |
|                   | mal.                                            |

Source: Friedli (2009, p.9)

Les chercheurs et praticiens du terrain (Nzabandora & al. 2008), trouvent que les Rwandais, influencés par les stéréotypes du passé, voient les grandes innovations radicalement révolutionnaires apportées par la politique du genre comme le monde à l'envers dans lequel ils ne se reconnaissent pas du tout dans leurs familles<sup>39</sup>. Cependant, sur le plan politique, le Rwanda a battu tous

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Exemples de stéréotypes de la société traditionnelle rwandaise au détriment de la femme: « *Urugo ruvuze umugore ruvuga umuhoro* » (Donner de la parole à la femme dans la famille, c'est faire parler les armes blanches d'extermination de cette famille), « *Nta nkokokazi ibika isake ihari* » (la poule ne peut jamais chanter en présence d'un coq).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> « *Nta mugabo ukigira ijambo mu rugo rwe »* est un langage rwandais utilisé couramment pour pointer du doigt le monde en l'envers où l'homme ne se reconnaît plus comme tout puissant dans la famille.

les records du monde et de l'histoire en ce qui concerne la représentation des femmes au Gouvernement, au Parlement et même dans les deux chambres. A notre avis, ce projet, quoiqu'il réponde positivement aux objectifs du millénium n'a pas été intégré dans la culture rwandaise comme un apport qui répond aux besoins des Rwandais, sinon il n'aurait pas été mal vu.

Comme, psychologiquement, le changement brusque alimente la violence (Staub, 2003), on comprendra facilement que les hommes, révoltés et complètement désespérés, réagissent violemment en répudiant leurs femmes et en les privant de leurs droits fondamentaux et de relation comme l'adhésion aux associations, la fréquentation des personnes et des associations ou des ONG à caractère féminin (Nzabandora & al. 2008). Mais s'agit-il seulement du manque d'informations et d'adaption, ou y a-t-il aussi une résistance volontaire au changement ? C'est l'objet des paragraphes qui suivent.

# 5.1.2.2 Résistance au changement

Nous avons essayé de rassembler, dans le paragraphe qui suit, certaines raisons psychologiques qui expliquent pourquoi et comment certains hommes ne se reconnaissant pas dans le projet de société rwandaise totalement rénovée et qui tranche radicalement avec le passé n'optent pas facilement pour le changement.

Peck (1998), dans son expérience de psychothérapeute, trouve que le changement des habitudes n'est pas toujours facile. Pour lui il y a des personnes qui ne changent pas même si on leur prodiguait l'amour du monde entier comme nous l'avons souligné dans les difficultés des relations interpersonnelles (Tolle, 2005) au troisième chapitre. Ici nous allons relater quelques mécanismes psychologiques qui contribuent à cette résistance au changement d'attitudes.

# a) Mise en question de la compétence et de la crédibilité du transmetteur

Au troisième chapitre nous avons vu que les attitudes sont acquises et non innées, et Newcomb et al (1970, p. 105) cités par Usabyemariya (2007) affirment qu'« en général, nos attitudes envers un objet changent ». Les attitudes connaissent une modification et un développement, et l'action des parents et des éducateurs, se doit de contribuer à leur élaboration et leur évolution.

Les recherches en rapport avec ces changements ainsi que les théories y relatives de Leyens (1979, p.81) ont privilégié la voie de la communication qui se résume par « qui dit quoi, à qui ? » et dont la schématisation est la suivante. :

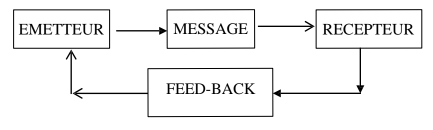


Figure 5. Crédibilité du message (Leyens, 1979, p.81)

Donc, s' il y a résistance au changement on peut se demander si l'émetteur a des compétences adéquates et un pouvoir de persuasion, si le message est clair et cohérent, si le récepteur est en bonne forme, s'il y a un feed-back qui aide l'émetteur à ajuster son action afin que l'objectif soit atteint (Leyens, 1979, p. 81) et si « les sentiments sont communicatifs » pour favoriser « le mécanisme d'identification à celui qui parle » (Sadi, 1983, p.95, cité par Usabyemariya, 2007, p.25). Ainsi, quand l'émetteur est bien accepté, le récepteur cherche à s'identifier à ce premier et donc à changer certaines de ses attitudes, en faveur de celles avancées par le transmetteur.

Pour Peck (1998), il y a plusieurs raisons qui font que les gens se fixent aux attitudes du passé. Ce sont surtout des comportements liés à la personnalité et à la nature humaine de paresse et de peur pour le changement. L'auteur pense que la personnalité définie comme composante **consistante** de l'organisation des éléments psychiques (a consistent pattern of organization of psychic elements) qui comprend une combinaison des pensées et des comportements a tendance à se ramener à cette consistance<sup>40</sup> caractérielle. Cette manière d'être des individus, des cultures et des nations a un côté positif et un côté négatif. Le côté positif est d'exiger au transmetteur du message d'être lui-même consistant pour qu'il soit crédible et pour que ces clients puissent s'appuyer sur lui<sup>41</sup>. En effet, selon Usabyemariya (2007) c'est de l'émetteur, de la façon dont il a préparé le message et de la manière dont il le transmet que dépendra le changement ultérieur des attitudes du récepteur.

#### b) Absence de volonté et renforcement de la mémoire collective

Peck (1998) trouve qu'à côté de la recherche de la consistance, il y a le côté négatif, qui consiste en ce que nous avons appelé « résistance au changement (resistance to change) » qui semble être inhérente à la nature humaine même quand le changement apporte des bénéfices. Pour Peck (op.cit) cette attitude qui nie la vérité, laquelle vérité devrait libérer la personne<sup>42</sup>, est un défi considérable qui entrave la transformation aussi bien individuelle que sociétale<sup>43</sup>. Pour Pourtois et Desmet (2004), il suffit de découvrir les schémas qui sont en cause pour que les résistances cèdent aux changements. En fait ces schémas construits grâce à l'histoire individuelle, se renforcent par l'histoire collective. « Ainsi, la mémoire subit-elle l'influence des scripts et des schémas

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> « There is a consistancy to the personality of individuals-and to the personality of cultures or nation as well-a consistance that has both a dark side and a light side, a good and a bad » (Peck, 1998, p. 213).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> « We need a certain amount of consistency-a degree of predicability-in our personalities so that we can function effectively in the world as trustworthy human beings» (Peck, 1998, p. 214).

<sup>42</sup> Cfr. Jean 8, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> « Given free will, it is our individual choice whether to give in to our original sin, resist change, stagnate, and even deteriorate, or to work on our individual as well as our societal transformation. It would be pointless to work for societal betterment if people could not change » (Peck, 1998, p. 214).

qui altèrent l'histoire initiale afin de la rendre plus conforme, plus acceptable aux yeux des sujets » (Pourtois et Desmet, 2004, p.126). Ces schémas « stables et statiques » subissent des changements et des accommodations « si les informations entrantes signifient au sujet que le schéma n'est plus fonctionnel et adapté » (Augustinos & Walker, 1995, mentionnés par Pourtois et Desmet, 2004, p.127). C'est ce constat qui ouvre la voie aux perspectives de changement par la formation.

# c) La réduction de la dissonance cognitive

Ce phénomène d'embarras dans lequel vivent la plupart des Rwandais, surtout ceux du milieu rural (Nzabandora & al., 2008), se situe au cœur de la théorie de la dissonance cognitive proposé par Festinger (1957, mentionné par Leyens, 1997). Selon Traube (1992, p.382 dans Nzabandora & al., op. cit.), la dissonance cognitive caractérise « un état où une information ou une pratique nouvelles introduisent une fissure, une incohérence ou une contradiction interne entre les éléments cognitifs qui composent la représentation sociale valeurs, pratiques, croyances, logiques de raisonnement (idées, d'interprétation des choses socialement partagées) ». Les mécanismes visant à la réduction de cette dissonance, se mettent en marche par le changement si ces informations répondent aux besoins, ou par la résistance si c'est le cas contraire.

En effet, selon Eckmann (2004, p.137), dans sa contribution sociopédagogique au projet d'une Europe ouverte, démocratique et respectueuse de droits humains, la situation de dissonance est bienfaisante. Pour l'auteur, quand il s'agit de résolution des conflits, « le modèle du conflit produit une forte dissonance au sein du groupe dominant. L'idéal serait évidemment un modèle propre à créer une dissonance aussi bien dans le groupe minoritaire que dans le groupe majoritaire ». Eckmann (2004, p.137) constate cependant, en examinant le cas des Juifs/Israéliens et des Palestiniens, que « dans le groupe

minoritaire, il est bien plus difficile d'avouer ses contradictions, ses doutes et ses faiblesses devant l'autre étant donné qu'il est déjà dans une position de moindre pouvoir matériel et symbolique et qu'il est en train de lutter pour l'amélioration de son positionnement ».

En effet quand les représentations des schémas enregistrés dans le passé sont en contradiction avec les expériences actuelles, pour les psychopédagogues (Beauvois & Joule, 1996; Pourtois et Desmet, 2004), c'est une occasion favorable pour le changement des attitudes. En effet une des solutions pour éliminer la dissonance c'est de modifier ses attitudes. Leyens (1997), ajoute qu'une deuxième manière de fuir ce déplaisir consiste à ne pas accorder de l'importance à cette nouvelle information et une troisième manière qui consiste à modifier la cognition la moins résistante de manière à la rendre consonante avec l'autre.

Donc, par la **réduction de la dissonance** se déchaîne un filtrage des informations et des pratiques. Celles qui contestent la représentation en place sont purement et simplement méconnues ou sont redéfinies pour les rendre compatibles ou les mettre en harmonie avec elle. Comme l'a dit William James l'habitude est une seconde nature et les gens n'arrivent pas facilement à se départir de celle-ci. On est amené alors à saisir que certains Rwandais ont de la peine à comprendre, à accepter et à supporter certains changements, parce que leur esprit est saturé par la mentalité traditionnelle (Nzabandora & al, 2008) ou parce que la nouveauté ne répond pas à leurs besoins (Pourtois & Desmet, 2004).

Concernant l'insatisfaction des conditions d'apprentissage, le cas est évident au Rwanda post-génocide. Comme nous venons de le constater, pour que l'apprentissage d'une attitude soit possible, il faut qu'il y ait une certaine cohérence, une certaine continuité entre les anciennes connaissances et les nouvelles. Or, l'apprentissage traditionnel au Rwanda exige un modèle qui n'est

plus disponible. Cette assertion se trouve ici confirmée par les chercheurs de la commission (Nzabandora & al., 2008) qui montrent qu'il y a un grand vide en ce qui concerne le modèle familial à suivre.

En conséquence, la CNUR demande aux confessions religieuses, et autres services, de contribuer à la réalisation de cet idéal si vital pour la société rwandaise post-génocide en comblant le vide laissé par la mort ou l'absence des parents par l'encadrement des enfants chefs de ménage. Ce contact est pertinent pour amener les valeurs de la paix, mais auprès des personnes pauvres, si elles ne sont pas assistées matériellement, les autres gestes de solidarité ne relèvent pas le défi. Les recherches (Nzabandora & al., 2008) sur les causes de la violence, dans la société, ont mis en évidence que la pauvreté, et la jalousie qui lui est liée, interviennent dans plusieurs types de violence.

### 5.1.3 La pauvreté et la jalousie

La pauvreté est à l'origine des huit types de violences domestiques, sur les quatorze qui ont été identifiés dans la société rwandaise par les enquêtes, soit 57.14% des cas. Elle intervient, en outre, dans six violences sexuelles communautaires sur les sept inventoriées par les enquêtes de la CNUR (Nzabandora & al. 2008), soit dans 85.71% de ces violences, dans les tueries des gens non directement liées au génocide, dans la complicité dans l'emprisonnement, dans **la jalousie** et la corruption. Elle est enfin, avec la jalousie, un des obstacles de taille à l'unité et à la réconciliation des Rwandais à plusieurs niveaux.

#### 5.1.3.1 La pauvreté

Les recherches de la CNUR (Nzabandora & al., 2008) montrent que, au Rwanda, beaucoup de personnes accusées du crime de génocide, et

provisoirement libérées, qui ont la bonne volonté manifeste de réparer les torts causés aux rescapés du génocide, n'y parviennent pas, à cause de la pauvreté.

Ces recherches soulignent aussi le fait que la pauvreté est à la base de la complicité dans l'emprisonnement des innocents. Les enquêtes sur le terrain (Nzabandora & al., 2008) ont révélé, qu'il y a des alliances qui se nouent entre les rescapés du génocide et leurs bourreaux d'hier, pour incriminer à tort les honnêtes gens riches parce qu'ils ont les moyens de payer les réparations et les dédommagements. Toutes ces mauvaises attitudes forcées par la pauvreté sont à la base de beaucoup de violences complexes dans la société.

En somme, selon Staub (2003), la **pauvreté a beaucoup d'effets négatifs**, dont l'augmentation de l'aversion entre groupes privilégiés et non privilégiés. Elle active ou intensifie l'expérience d'injustice sociale perçue en se comparant aux autres, fait monter **la jalousie**, **la colère** et le ressentiment qui aboutissent à la **violence**.

#### 5.1.3.2 La jalousie

Si nous assimilons la jalousie à l'envie qui est une émotion qui « inspire de l'aversion pour celui qui possède ce que l'envieux désire (...) avec, corrélativement, la volonté de nuire (...) » (Schoeck, 1995, p.35), nous comprendrons comment la jalousie est une source d'agression.

Selon Nzabandora et ses collègues (2008), la jalousie est à l'origine des actes aggréssifs dans la société, liés ou pas au génocide. Au premier plan, il s'agit de toutes les violences physiques communautaires non directement liées au génocide (coups et blessures, tueries et mutilation des organes du corps) et quelques types de violences psychologiques et économiques.

Ensuite, les recherches (Nzabandora, & al., 2008) ont révélé que la dénonciation méchante des gens riches, disposant de moyens importants, par

les personnes accusées de génocide et libérées provisoirement, s'explique non pas par une simple pauvreté mais spécifiquement par **la jalousie** que cette première engendre.

Enfin, les mêmes enquêtes soulignent que les personnes accusées du génocide et libérées provisoirement, ainsi que le reste de la population pauvre, seraient farouchement jalouses de l'assistance diversifiée dont les rescapés bénéficient dans le domaine de la santé, de la scolarisation et du développement. Ces chercheurs pensent que c'est là que se trouve l'origine de la violence envers ces derniers. Cette agression se manifeste entre autres par la destruction des biens matériels des rescapés du génocide (les tueries du bétail, les incendies des maisons, la destruction des cultures et bananiers à la machette, la destruction des pâturages, etc.), l'intimidation ou la menace directe (les paroles blessantes, les tracts, le jet de pierres sur les maisons des rescapés du génocide), le vol dans les champs et la discrimination.

La Commission pour l'Unité et Réconciliation Nationale trouve donc que « le développement socio-économique constitue l'un des fronts de lutte pour l'unité et la réconciliation des Rwandais ». Elle a bien tenté de faire passer ce message, et de sensibiliser, à ce sujet, l'opinion nationale et internationale, mais le problème reste insoluble, peut-être parce que les moyens nécessaires ne sont pas encore disponibles ou que ces causes de violence que nous avons examinées sont associées à d'autres causes encore plus profondes.

#### 5. 1.3.3 La colère

La psychothérapeute, Rainville (1995) montre comment peut naître une émotion de colère. Pour elle, la colère résulte des sentiments éprouvés par la personne, dans une situation donnée, et le processus est le même pour toutes les émotions :

- ➤ Quand une situation ou un événement se présente, il est évalué par les deux hémisphères du néo-cortex, d'où ressort une conclusion.
- ➤ La conclusion résultante détermine l'interprétation ou la compréhension que l'on donnera à l'événement ou à la situation.
- Cette compréhension, à son tour, fait naître un sentiment agréable ou désagréable.
- ➤ Si le sentiment est agréable, il est alors classé dans la mémoire émotionnelle, avec les expériences à renouveler, et donne naissance à un état de bien-être. Si, au contraire, il est perçu comme désagréable, il suscitera une émotion négative, provoquant un trouble. Il est alors classé dans la mémoire émotionnelle dans le répertoire des expériences à éviter.
- ➤ Cette émotion déclenche une réaction, qui peut être exprimée, vers l'extérieur de l'organisme par des manifestations énergiques (crier, pleurer, insulter, frapper, etc.) ou vers l'intérieur par des manifestations organiques (baisse d'énergie, palpitations, fièvre, mal de gorge, d'estomac, diarrhée, etc.).

Donc, un individu peut agir violemment envers l'autre, parce qu'il se sent désemparé, du fait que la victime lui présente une situation qui est en résonance avec un souvenir désagréable enregistré dans sa mémoire émotionnelle (se sentir rejeté, ridiculisé, exploité, abusé, opprimé, non respecté, dénigré, ignoré, incompris, victime d'injustice, etc.). Ce qui rejoint le problème de dignité que la psychologue sociale, Hicks (2009) a soulevé au chapitre précédent. Dans la perspective de notre recherche, nous dirons que la victime rappelle la situation où son agresseur a eu le sentiment de ne pas être respecté dans ses besoins.

# 5.2 La peur

Un autre obstacle de grande envergure qui n'a pas été directement souligné par ces recherches de la CNUR (2008) mais qui est mentionné par d'autres chercheurs (Hannoni ,1988; De Lame, 1997; Jarymowicz & Bar- Tal, 2006; Del Ponte, 2009; Appadurai, 2009) est la peur. Elle est une des variables qui, surtout quand elle est collective, peut déclencher la violence ou freiner les attitudes pour la paix et le développement. La peur comme émotion, se développe de la même manière que la colère engendrée par les expériences frustrant l'individu.

Selon Tolle (2005), les gens souffrent parce qu'ils s'attachent beaucoup aux souffrances du passé et aux soucis de l'avenir. Pour lui, il ne faudrait employer le temps que pour des raisons pratiques. En peu de mots, pour alléger la souffrance, il faudrait vivre dans le présent, en restant vigilant et présent dans l'instant, et en observant tout ce que l'on ressent, plutôt que d'être envahi par la souffrance du passé ou les soucis du futur. C'est, selon cet auteur, cet instant qui donnera alors l'occasion de faire l'expérience de la pratique spirituelle la plus puissante, en allégeant la souffrance passée.

#### 5.2.1 Peur instinctive

« Au même titre que la joie et le chagrin, la colère, l'amour et le dégout, la peur fait partie des émotions fondamentales » (Mannoni, 1988, p.7).

**Concernant l'origine de la peur,** (Tolle, 2000) pense qu'elle fait partie de notre souffrance émotionnelle sous-jacente fondamentale. Pour Tolle (2002) les gens n'ont pas besoin de la peur pour éviter le danger inutile; seul un minimum d'intelligence et de bon sens est nécessaire. La peur utile est celle qui engendre

un recul instinctif devant le danger et non pas l'état psychologique de peur dont nous allons parler largement dans la section suivante. Cette peur psychologique n'a rien à voir avec la peur ressentie, face à un danger concret, réel et immédiat.

#### 5.2.2 Peur psychologique

Au niveau psychologique, la personne éprouve un sentiment de peur, car elle se trouve dans les situations où elle est confrontée à des stimuli, des objets ou des représentations qu'elle éprouve comme menace réelle ou imaginaire (Mannoni, 1988). L'attitude de la personne qui a peur peut varier entre deux polarités extrêmes et opposées. Lorsqu'elle a l'impression de pouvoir éliminer la menace par la force, la personne, comme l'animal, passe du calme à la colère et à la rage pour attaquer. La deuxième attitude est celle de la personne qui prend la fuite ou se soumet car elle ne voit pas, ou ne croit pas, à la possibilité d'une résistance à la menace. Quel que soit l'alternative, il y a une importante perturbation subséquente du comportement comme la perte de la capacité d'organisation et de raisonnement logique.

Selon Tolle (2005) la peur psychologique se présente sous une multitude de formes: un malaise, une inquiétude, de l'anxiété, de la nervosité, une tension, de l'appréhension, une phobie, etc. Ce type de peur concerne toujours quelque chose qui pourrait survenir et non pas ce qui est en train d'arriver car la personne est dans l'ici et maintenant, tandis que le mental est dans le futur, ce qui crée un hiatus chargé d'anxiété. C'est pour cela que dans la thérapie centrée sur la personne (Sheldon & Kasser, 1995; Rogers, 1998) il est demandé aux clients de se centrer sur l'ici et maintenant et de raconter son expérience. Selon Tolle (2005) la peur semble avoir bien des causes: une perte, un échec, une blessure, etc.

La peur de l'abandon, selon le courant psychanalytique<sup>44</sup>, trouve son origine dans la relation à la mère et/ou au père, soit parce que la figure de l'attachement n'a pas pu se faire de façon correcte, la sécurité affective en est ainsi compromise, soit parce que l'individu reste fixé de manière infantile et pathologique à sa mère, dans une relation fusionnelle. Cette peur est comme une incapacité à se détacher du groupe pour devenir autre, autonome et individué ou l'individu individualisé tel que nous l'avons désigné au troisième chapitre. La pathologie (névrose) se manifestera soit par un asservissement à l'autre ou au groupe, un dévouement excessif niant jusqu'à soi-même, soit par une fuite éperdue... Ainsi donc, de l'anxiété de séparation à l'angoisse de séparation, la peur de l'abandon peut invalider toute une vie.

Pour Mannoni (1988), la peur a un objet, mais l'angoisse (ou anxiété) est une peur sans objet, la peur pour rien, et quand cette peur pour rien devient la peur de tout, c'est la névrose, une impression de menace constante. Si l'on en croit Mannoni (1988), les névroses traumatiques adviennent quand le sujet a été exposé à 3 éléments : l'élément surprise, l'élément sans issue et l'élément temps nécessaire à l'élaboration du conflit. Quant au **terrorisme ou systématisation de l'extrémisme de la peur**, c'est une mise en place d'une véritable technologie de l'effroi, dont le but est d'exercer une pression sur les esprits. Au lieu d'être liée à un accident ou une catastrophe naturelle, la peur est alors intégrée dans un programme, dont elle devient le principal instrument moteur (Mannoni, 1988).

Pour ce qui concerne la participation des Rwandais aux violences et plus spécifiquement au génocide, De Lame (1997) et Del Ponte (2009) trouvent qu'il faut tenir compte de cette dimension psychologique qu'est **la peur,** sentiment présent en temps de guerre comme en temps de paix chez les Rwandais.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Retrieved february 09, 2010 from http://www.psychanalyse.fr

Compte tenu de cette situation, une éducation à la paix devrait s'entendre comme une éducation à la non-peur, à la solidarité positive et à l'empathie, même dans les situations difficiles. Cependant, cette éducation n'est pas facile à réaliser, car, la blessure de la mémoire collective de chaque groupe, devient un frein incontournable dans la vie d'un peuple qui a connu la violence et la guerre.

#### 5.2.3 La mémoire collective et la peur de perte d'identité

Fisher et ses collègues (2002, p.9) mentionnent l'identité comme l'une des causes du conflit. « La théorie de l'identité part du principe que le conflit est causé par des sentiments d'identité menacée, trouvant généralement leurs racines dans les pertes et la souffrance du passé qui ne sont pas résolues ».

Par là on comprendra pourquoi nous ne pouvons pas parler de l'identité d'un peuple sans toucher à **la mémoire individuelle et collective**. Eckmann (2004, p.39) nous donne le lien entre mémoire et identité. Pour l'auteur, « la mémoire est un aspect central de l'identité ». Dans son analyse de la mémoire culturelle, Assmann (1992, p. 139, cité par Eckmann, 2004, p.39) montre que la conscience d'appartenance sociale se fonde sur « la participation à un savoir commun et une mémoire commune qui est formulée par une langue ou un système de symboles communs ».

Ainsi, selon Eckmann (op.cit.), ce qui prouve la force du lien entre mémoire et identité sociale, c'est que « le maintien et la persistance d'une identité ethnique ou nationale sur une longue durée dépend de la mémoire culturelle qui s'y rattache ». Nous pourrons encore assimiler ces schémas aux cultures profondes sous-jascentes au conflit (Galtung, 1996). « Si la référence à diverses formes de diasporas, gagne aujourd'hui du terrain dans les narratives<sup>45</sup> de toute une série

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Selon Eckmann (2004, p.39) ce terme anglais, « narratives » désigne « le récit collectif d'un groupe, sa façon particulière de raconter sa propre histoire et celle des autres ».

de groupes » (traditionnellement les Juifs et les Arméniens, mais plus récemment aussi les Afro-Américains, les Antillais et les Maghrébins, les Hutu et les Tutsi...), « elle va de pair avec une identification toujours plus marquée avec l'histoire fondatrice de son propre groupe ». C'est ainsi que similairement aux nations, il existe des « communautés imaginaires et imaginées » (Anderson, 2002, cité par Eckmann, op. cit.) que Appadurai (2009) a appelé les organisations cellulaires, comparables aux organisations étatiques. Eckman (2004), commentant les travaux du sociologue français Halbwachs (1925, 1950, dans Eckmann, 2004) confirme qu'il est impossible d'établir une distinction définitive entre mémoire individuelle et mémoire collective, en ce sens que cette première, se forme et se renforce dans un contexte social et collectif.

Selon Anderson et Lindsay (1998), les gens assimilent des schémas et diverses théories naïves à partir de leurs propres expériences, ou de ce que les autres leur ont raconté. Cependant, il a été montré par les expériences (Gilovich, 1987, mentionné par Fiske, Provost, Huyghues & Leyens, 2008, p.199), que « les schémas transmis par autrui ont tendance à incorporer moins de variabilité que ceux qui ont été produits par l'individu-même, ce qui induit des impressions plus extrêmes » nuisibles aux valeurs de la paix, comme cela peut s'observer dans les deux groupes sociaux rwandais de la dispora (Hutu et Tutsi).

Fisher et ses collègues (2002) soulignent que l'identité fait partie des causes fondamentales des conflits, et postulent que le sentiment d'identité peut changer rapidement, devant les menaces de danger réel ou imaginaire, comme nous venons de le voir dans les paragraphes précédents. Les besoins humains d'appartenance ou de sécurité (Maslow, 1968, Burton, 1990) contribuent à rendre les personnes vulnérables, au gré des changements de contextes qui les entourent, et ceux qui détiennent le pouvoir interne ou externe promettent de protéger ces besoins à la condition que l'on fasse ce qu'ils disent (Fisher & al., 2002). Nous postulons que, c'est cette manipulation qui guide, au Rwanda,

l'identité hutu, tutsi, ou rwandaise. Au fur et à mesure que **la peur augmente**, les gens prennent des étiquettes, pensant qu'elles leur assureront une plus grande sécurité. C'est ainsi que l'ethnicité, la nationalité, la religion, la langue, le modèle économique, etc. peuvent toutes revêtir des mécanismes à la recherche d'un pouvoir protecteur (Fisher, & al., op. cit.).

Dans le cadre de notre travail d'éducation à la paix, il est important que les gens aient confiance au sentiment de leur identité -par exemple, l'identité rwandaise pour tous les Rwandais- de sorte que d'autres ne puissent pas leur en imposer une qui détermine, à leur insu, le comportement. Aussi, les gens peuvent-ils être amenés à traiter les autres selon les identités qu'ils se sont eux-mêmes choisies, plutôt que sur la base des stéréotypes divisionnistes (Fisher, & al., op. cit.).

De plus, si les gens se rendent compte qu'il existe plusieurs identités en une personne (Sen, 2007), cela peut résoudre les problèmes de l'identité conflictuelle (religion, ethnie, genre, parti politique, etc.). Un autre défi à relever, va être le changement des mentalités de violence couvée profondément dans la culture, qui, dans les situations difficiles, cherche le bouc émissaire qui doit coûte que coûte perdre sa vie pour que l'ordre soit rétabli.

#### 5.3 La dimension culturelle de la violence

Au deuxième chapitre, Galtung (1996) soutenait que, là où il y a la violence, il faut chercher la cause profonde dans la culture profonde. Dans des sections précédentes, associant les réflexions des chercheurs rwandais de la CNUR et des chercheurs sur les conflits du Moyen Orient, nous avons voulu combiner deux regards bien particuliers, puisque centrés sur la culture des peuples qu'ils se proposent d'observer. Dans cette section, nous quittons l'analyse généraliste

des causes cachées de la violence pour examiner spécifiquement son évolution culturelle en génocide rwandais.

Les anthropologues **Taylor** (2000, cité par Ukelo, 2009, p.77) et De Lame (1997) analysent profondément le côté culturel pour comprendre le génocide rwandais. Pour Taylor (2000, p. 132), « les Tutsi furent dans leur immense majorité les victimes sacrificielles de ce qui relève, à beaucoup d'égards, d'un rituel (...) destiné à purger la nation d' «êtres obstructeurs ».

Pour l'anthropologue De Lame (1997, dans Ukelo, p.79), « le génocide des Tutsi a pu être considéré par les Rwandais hutu comme un moyen de dépasser le chaos, concept appartenant à la culture rwandaise ». Pour Del Ponte et Sudetic (2009) et Ukelo (2009, p. 80), la « solution » qu'est le génocide fut imposée aux Rwandais par des chefs militaires et politiques, déterminés à s'accrocher au pouvoir et aux privillèges en s'appuyant pour cela sur « le haut niveau habituel de conformisme exigé par les gouvernants ».

Ukelo ajoute aussi qu'il y a eu l'élement de déstabilisation du système de valeur. Pour elle, « l'élimination progressive des moyens d'exprimer des émotions par la socialisation occidentale, ayant empêché les Rwandais d'extérioriser pacifiquement, comme par le passé, leurs frustrations, les conditions psychologiques pour un passage à l'acte se trouvaient réalisées ». En se référant aux recherches des anthropogues De Lame (1997) et Franche (2004), Ukelo (2009) démontre avec les exemples que la culture et la structure dans différents régimes au Rwanda, ont légitimé les punitions de violence envers les présumés coupables d'une certaine infraction. Estimant que ces faiblesses culturelles ne sont pas encore complétement éradiquées, une analyse critique est recommandée lors des choix de valeurs pour l'éducation à la paix.

A côté de l'analyse culturelle des biais sous-jacents de la violence au Rwanda, Odent (2008) propose une étude de l'origine de la violence sous l'angle d'une crise en valeurs humaines.

#### 5.4 La crise en valeurs humaines

Un chercheur français, Odent (2008), dans son livre, « l'amour scientifié », a collectionné plusieurs recherches faites au sujet de l'amour. Par là, il a voulu montré que, le meilleur moyen d'avancer dans la compréhension des origines de la violence, était de retourner la question et de se demander d'abord comment la capacité d'aimer se développe.

Walsch (1997) aussi, abonde dans le même sens, en postulant que toutes les actions humaines sont motivées à leur niveau le plus profond, par l'une de ces deux émotions : la peur ou l'amour. La question est de savoir quelle pensée racine (peur ou amour) motive l'expérience, guide et oriente les relations personnelles car en se laissant guidée par la peur, on termine par la violence alors qu'avec l'amour, c'est la paix qui s'installe.

Pour Walsch (op. cit.), la distinction entre les deux types de motivations est claire, dans ce sens que la peur est l'énergie qui contracte, referme, attire, cache, entasse, blesse, s'accroche, se cramponne à tout ce que la personne possède alors que l'amour est l'énergie qui s'étend, s'ouvre, envoie, reste, révèle, partage, guérit et donne toute la possession. Les deux auteurs (Walsch, 1997; Odent, 2008) expriment leurs désolations aussi sur le fait que la socialisation sur l'amour l'a rendu tellement conditionnel qu'il se développe en peur.

A titre d'exemple, par le biais de l'éducation, les parents apprennent à leurs enfants que l'amour est conditionnel<sup>46</sup> (Walsch, 1997). Pour choisir l'amour, cet

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Plusieurs proverbes rwandais vont dans ce sens : Gira so yiturwa indi. Akebo kajya iwamugarura

auteur trouve qu'il faut renoncer aux enseignements fondés sur la peur, choisir l'action parrainée par l'amour pour faire l'expérience personnelle et écouter les maîtres, les dirigents tout en sachant que le meilleur rappel est la voix de la conscience qui est dans la personne même. Mais au moment où ceux qui soutiennent le courant humaniste trouvent une réponse dans les besoins d'autodétermination (Déci, 1980, mentionné par Joule et Beauvois, 1997), de l'être humain où l'individu déterminé de façon interne à choisir ce qui est bien, un certain nombre de théoriciens dont Joule et Beauvois (1997) insistent, au contraire sur les déterminants externes de la conduite humaine.

Pour montrer qu'au niveau de la psychologie, le choix personnel s'avère difficile, Jarymowicz et Bar-Tal (2004) trouvent naturel que la peur, émotion primaire et négative (comme la haine et la méfiance), domine sur une émotion secondaire et positive comme l'espoir (l'amour éventuellement). Ces auteurs expliquent le phénomène par le fait que, la peur comme émotion primaire, enracinée dans les expériences actuelles, et basée dans un passé mémorisé, s'active consciemment et inconsciemment, cause la passivité et le conservatisme et conduit quelquefois à l'agression.

Quant à l'émotion secondaire, elle emploie une activité cognitive qui demande anticipation et recherche de nouvelles idées, et se trouve ainsi ralentie dans un processus complexe de créativité et de flexibilité. Cela explique pourquoi lors des négociations entre deux groupes opposés, la peur collective, spontanée et automatique qui règne dans chacun de ces groupes, perturbe le processus et l'empêche d'aboutir.

Le cas concret c'est l'accord d'Arusha du 04 Août 1993, entre le gouvernement rwandais et le FPR/*Inkotanyi* qui n'est pas entré en pratique. En effet dans chaque groupe, selon Jarymowicz et Bar-Tal (2004) les émotions sont partagées et évoquées spontanément. L'émotion dominante dans le groupe est déterminée par la culture véhiculée par les expériences, la socialisation et les conditions de

vie qui facilitent l'accès à une même information, discussions, symboles, les modèles, les valeurs, les attitudes, les croyances et les influences.

Pour Appadurai (2009), pendant que l'angoisse d'incomplétude engendre la frustration et la peur des majorités vis-à-vis des minorités discriminées, il y a chez ces derniers, la naissance et la diffusion de la haine envers les premiers. A noter que la haine, comme la peur, n'aboutissent qu'à la violence (Appadurai, 2009 & Jarymowicz et Bar-Tal (2004). Dans le cas des Analyses que Jarymowicz et Bar-Tal (2004) ont effectué en Israël et en Palestine ils ont trouvé que la peur collective est une émotion dominante dans la société, et elle est caractérisée par le fait de lier les expériences avec un passé conflictuel, et de limiter ainsi les perspectives d'un meilleur avenir. Ainsi, le conflit Arabe-Israél ne semble pas avoir de fin. Il en est de même du conflit entre les catholiques et les protestants de l'Irlande du Nord.

Pour Odent (2008), une dimension de l'amour qui a été étudié à fond, c'est le pardon, il pourrait être utilisé pour guérir les mémoires blessées. Le pardon, nous l'avons évoqué au chapitre précédent (Hazan 2007), a fait de la commission vérité de l'Afrique du Sud, une vedette au niveau mondiale, alors que le refus du pardon a fait des conflits israélo-arabes insolubles. Cette facette de la capacité d'aimer qui prend une dimension particulière, à une époque où l'humanité cherche de nouvelles stratégies de survie implique une volonté et un effort d'unification de l'humanité, encore freinée par les séquelles des conflits entiers entre groupes ethniques et nations (Odent, 2008). Les études scientifiques sur le pardon ont été possibles, grâce à des batteries de tests (Mauger, Pery & Freeman, 1992; Coyle & Enright, 1997).

De même qu'on distingue la capacité d'aimer les autres et la capacité de s'aimer soi-même, les tests de Mauger évaluent la capacité de pardonner aux autres (FOO: scale for forgiveness for others) et celle de se pardonner à soi-même (FOS: scale for forgiveness of self). Ces batteries de tests sont incluses dans ce

qu'Odent (2008) appelle « inventaire complet de la personnalité » ou « Behavioral assessment sytem » (BAS). Ces études scientifiques du pardon avaient trois objectifs principaux : évaluer l'efficacité d'interventions thérapeutiques sur la capacité de pardonner, étudier l'effet thérapeutique du fait de pardonner et explorer les relations entre la capacité de pardonner et d'autres traits de personnalité, tels le degré d'anxiété, de dépression, de religiosité et de sociabilité.

L'étude permit de conclure que « la capacité de pardonner était associée à des degrés d'anxiété bas ». Il n'y avait par contre « pas de corrélation significative avec le degré de dépression ». Il n'y avait pas non plus de corrélation entre la capacité de pardonner et le degré de religiosité révélé par les tests même si « l'affiliation à une religion particulière semblait faciliter le pardon » (Odent, 2008 p. 122). Les mêmes études sont conduites par Neff (2009), qui a montré que cette attitude qu'il a appelé « compassion » était liée positivement aux sentiments de bonheur, optimisme et curiosité. Les résultats ont montré une corrélation négative avec l'anxiété, la dépression, la rumination et la peur de l'échec.

Selon ces recherches, les personnes ayant développé l'attitude de compassion de soi, sont aptes au changement<sup>47</sup> contrairement à l'habitude qu'ont les personnes d'y résister (Peck, 1998; Traube, 1992 in Nzabandora & al., 2008). Si nous avons pris du temps pour parler du pardon et de la compassion de soi, les dimensions de l'amour sur lesquelles nous avons les données des études scientifiques, ce n'est pas seulement pour relater les travaux scientifiques (Odent, 2008), c'est aussi que nous voulons montrer que l'amour est une valeur qui peut être enseignée d'une façon pratique, selon une certaine pédagogie si on l'aborde dans toutes ses composantes.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> « Self-compassion involves the desire for the self"s health and well being, and is associated with greater personal initiative to make needed changes in one"s life. (Neff ,2009).

# 5.5 Conclusion au chapitre 5

Dans ce chapitre nous avons parlé des problèmes que rencontrent les médiateurs pour la paix. Partant des recherches des agents de la commission nationale pour l'unité et la réconciliation au Rwanda, nous avons dégagé qu'il y a plusieurs causes qui incitent les gens à la violence, dans la période postgénocide, et qui les empêchent de vivre en paix dans la société. A la question de savoir pourquoi il y a encore la violence au Rwanda, la réponse simpliste est que les gens sont méchants.

En voulant savoir si les Rwandais sont ontologiquement méchants, les auteurs (Nzabandora & al. 2008) cherchent les raisons sous-jacentes à ces actes de méchanceté, et découvrent que la pauvreté, l'ignorance et l'incertitude, face au changement sont les causes de cette agressivité, c'est-à-dire les obstacles aux programmes d'établissement de la paix. En effet, notre postulat est que certains projets initiés par l'occidentalisation, et qui se retrouvent dans le processus actuel de mondialisation, n'ont pas parfois tenu compte des besoins locaux, ou des valeurs traditionnelles et ont par conséquent contribué à alimenter la violence.

Ailleurs, comme au Moyen Orient, Bar-Tal & Rosen (2009) et Salomon et Nevo (2002), évoquent plutôt l'obstacle de la mémoire collective qui alimente la peur collective et rend le pardon impossible. Cette domination de la peur sur l'espoir (Jarymowicz & Bar-Tal ,2004) ou sur l'amour, caractéristique des sociétés qui vivent dans les conflits, s'explique psychologiquement par la différence fonctionnelle entre ces émotions. Nous avons relevé aussi que la culture a un impact non négligeable pour véhiculer la peur et la violence, surtout quand il y a la crise des valeurs.

12.1 Role de l'eddediton d'id paix dans le developpement integral de la personne

Odent (2008) ne partage pas cette déplorable résistance au changement des personnes, qui se laissent envahir par la peur au lieu de choisir l'amour. Il montre même que, scientifiquement il y a un des attributs de l'amour comme la compassion de soi et des autres, qui facilite les innovations pour le changement. Ainsi dans le chapitre six qui va suivre, le dernier des chapitres théoriques, l'apprentissage des compétences émotionnelles, cognitives et sociales, qui permettent à cet amour de pousser et de grandir sera ébauché.

# Chapitre 6 : Gestion des émotions et des conflits

Le meilleur remède à la colère consiste donc à respecter ses besoins, à poser ses limites, à oser exprimer ce que l'on ressent plutôt que de la cacher derrière la peur de ne pas être aimé ou approuvé » (Rainville, 1995, p.256).

#### Introduction

Après avoir parcouru le contexte historique du Rwanda, nous avons vu au deuxième chapitre, que la violence est un problème qui préoccupe le monde entier (Galtung, 1996; Salomon & Nevo, 2002; Staub, 2003) et que la paix est une aspiration profonde pour tout être humain. Pour arriver à cette paix, il faut prévenir la violence, et la méthode que nous avons choisie n'est pas celle de se munir des armes pour la guerre, mais celle de choisir des valeurs à développer pour faire régner l'amour et la liberté, tel était l'objet du troisième chapitre. Au quatrième chapitre nous avons parcouru les initiatives qui se font dans le monde, tant laïc que religieux. Au cinquième chapitre nous avons remarqué que, malgré ces efforts, il y a des obstacles infranchissables dus aux blessures actuelles, ou du passé, comme l'ignorance, la pauvreté et la jalousie (Nzabandora, & al., 2008) et l'angoisse vis-à-vis du passé et de l'avenir (Appaduraï, 2009; Jarymowicz & Bar-Tal, 2004).

Ce dernier chapitre met l'accent sur les compétences émotionnelles (Goleman, 1995; Chabot, 1998; Rainville, 1995) et sociales (Kelman, 2004 & Staub, 1984, 2003) à développer pour soutenir nos valeurs ancrées dans l'amour et la liberté afin de relever les défis. Il s'agit, dans un premier temps, de l'apprentissage de la gestion des émotions par l'outil de la communication (Chabot, 1997; De Mello, 1994; Rainville, 1998) dans un deuxième temps, de l'apprentissage de la médiation des conflits (Uwimanimpaye, 2000) qui ne peuvent pas manquer dans la vie quelles que soient les conditions, et dans un troisième temps, de

l'enracinement dans la culture. Une proposition est faite (Uwimanimpaye & Zanolli, 1999), celle d'intégrer les valeurs occidentales de médiation dans les valeurs traditionnelles.

#### 6.1. Gestion des émotions

Dans cette partie qui commence par l'entraînement aux compétences sociales en faveur de la paix, la théorie de l'intelligence émotionnelle rendue populaire par les chercheurs et praticiens dans ce domaine (Salovey & Mayer, 1990; Mayer & Salovey, 2000, 2003; Goleman, 1995, 1997, 1998, 2005; Chabot, 1997 et Bar-On, 1997, 2003) va nous être utile.

Ce sont ces modèles qui vont orienter nos travaux sur la formation des attitudes en faveur de la paix comme l'entraînement au développement de la personne dans le sens de l'être humain réalisé (Maslow 1968 ; Rogers, 1998)<sup>48</sup>

#### A) Le modèle de Bar-On

Bar-On, psychologue israélien, qui a une grande expérience du travail de dialogue a développé un modèle orienté vers le processus plutôt que vers les résultats (Bar-On, 1997, 2003). Il est centré sur une gamme de capacités émotionnelles et sociales comme :

- Etre conscient de soi, se comprendre et s'exprimer (l'intra-personnel);
- > Etre conscient des autres, les comprendre et entretenir des rapports avec eux (l'interpersonnel);
- > Faire face à des émotions fortes (l'adaptabilité).

<sup>48</sup> « Many of the experiences that contribute to a person becoming caring, helpful, and active bystander in response to harm-doing also contribute to optimal human functioning. By this I mean our continued growth as persons, the unfolding and evolution of our positive human and personal potentials. I mean the capacity both to live a full and satisfying internal/emotional life, a fulfilling and constructive life of relationships, and a creative and purposeful work life. It is likely that some of the internal and relational aspects of optimal functioning are similar in most people, including self awareness, empathy, respect for other people, and a feeling of effectiveness in the world. These qualities include what Abraham Maslow and Carl Rogers have identified as qualities of a self actualized person and Daniel Goleman has described as emotional intelligence » (Staub, 2003, p. 546).

> S'adapter au changement et régler des problèmes de nature sociale ou personnelle (la gestion du stress et l'humeur générale).

Selon Bar-On (2003), l'intelligence émotionnelle se développe avec le temps, et il est possible de l'améliorer par la formation et la thérapie. Ce modèle nous intéresse dans l'entraînement aux compétences pour la paix individuelle, interpersonnelle.

#### B) Le modèle de Daniel Goleman

Le modèle de Goleman (1997) développe aussi **quatre concepts** principaux. En premier lieu il parle de « **la conscience de soi** », comme capacité à comprendre ses émotions, à reconnaître leur influence, à les utiliser pour guider nos décisions. Le deuxième concept, qu'il nomme « **la maîtrise de soi** », consiste à maîtriser ses émotions et impulsions et à s'adapter à l'évolution de la situation. Le troisième concept, celui de « **la conscience sociale** », englobe la capacité à détecter et à comprendre les émotions d'autrui et à y réagir. Enfin, **la gestion des relations**, qui est le quatrième concept, correspond à la capacité à inspirer et à influencer les autres, tout en favorisant leur développement et à gérer les conflits (Goleman, 2005).

Nous trouvons que son modèle pourrait se résumer dans la recherche de paix avec soi-même et avec la société, et qu'il va dans le même sens que celui de Bar-On (1997). L'auteur affirme aussi que les compétences émotionnelles ne sont pas des talents innés, mais plutôt des capacités apprises qu'il faut développer et perfectionner afin de parvenir à un rendement exceptionnel. Il ajoute que l'Intelligence Emotionnelle favorise donc, non seulement la réussite professionnelle et privée, mais qu'elle permet aussi aux jeunes d'être moins agressifs et plus populaires (Goleman, 1995), car elle leur permet de prendre de meilleures décisions en ce qui concerne «les drogues, le tabac et le sexe» (Goleman, 1995, p.268).

Chabot (1998) propose dans les paragraphes qui suivent de montrer comment l'intelligence émotionnelle pourrait être cultivée au moyen de la communication. En principe, les recherches de Lahaye, Pourtois et Desmet (2007) confirment aussi que c'est sur la communication que se fonde l'émancipation<sup>49</sup> de la personne, ce qui nous amène encore à souligner que l'éducation à la paix conduit au développement intégral de la personne.

#### 6.1.1 La communication comme instrument de paix

Nous l'avons vu au chapitre 2, la solution pour gérer la diversité internationale, c'est la communication (Galtung, 1996). Dans la culture rwandaise, la formation académique (Itorero) que l'on donnait à l'élite de la cour se basait sur les techniques de la communication. Là, tout s'apprenait plus par le modelage que par le discours. Dans cette section, Chabot (1998) nous relate quatre ingrédients indispensables pour que la communication soit efficace et constructive. Il s'agit de savoir comprendre l'autre, lui faire sentir qu'on le comprend, se faire comprendre par lui et sentir que l'autre a compris. En d'autres mots, c'est l'entraînement à la communication empathique dans le langage laïc (Bar-On, 2003; Goleman, 1997; Rogers, 1998; Rosenberg, 2008) qui correspond à l'entraînement au dialogue amical<sup>50</sup> dans le langage religieux (Peck, 1998), un exercice qui demande une grande discipline.

#### 6.1.2 Adaptation aux situations

Nous l'avons vu aux chapitres précédents, du fait qu'il y a actuellement une surinformation due à la mondialisation et aux médias, les personnes deviennent stressés et arrivent même à l'agressivité (Appadurai, 2009). Les

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ici «le concept d'émancipation peut être assimilé à celui de développement de la personne. Il s'agit du processus par lequel l'individu se transforme, devient autre, modifie ses habitudes, produit et intègre de nouveaux savoirs» (Lahaye, Pourtois et Desmet, 2007).

<sup>50</sup> «The energy required for the discipline of bracketing and the focusing of total attention on another is so great that

The energy required for the discipline of bracketing and the focusing of total attention on another is so great that it can be accomplished only by love, which I define as the will to extend oneself for mutual growth» (Peck, 1998, p.51).

êtres humains prennent la couleur émotionnelle de leur milieu, et ce phénomène est appelé l'effet caméléon (Chabot, 1998). En psychothérapie ou dans les relations d'aide, les thérapeutes ajustent inconsciemment ou consciemment leur comportement affectif à celui de leurs clients parce qu'ils se sont entraînés à l'empathie (Rogers, 1998). Pour Chabot (op. cit.), la capacité d'empathie est là, en chaque être humain et elle ne demande qu'à sortir et à s'exprimer grâce à l'entraînement.

#### a) Le langage émotionnel et la différence sexuelle

Pour Chabot, (op. cit.), la femme s'adapte mieux aux situations que l'homme. Pour que celui-ci retrouve sa sensibilité et sa capacité d'empathie, il doit se défaire du machinisme qui le handicape, c'est-à-dire, modifier des aspects de sa personnalité profondément ancrés en lui, par les efforts de la volonté et de l'agir.

Selon Peck (1998), les hommes utilisent moins l'hémisphère droit que les femmes. Or, des recherches (Chabot, 1998; Scott, 1998) démontrent que des personnes souffrant de lésions, à l'hémisphère droit du cerveau, perdent la capacité à distinguer diverses expressions émotives. Ils sont capables de faire souffrir ou de voir souffrir quelqu'un sans que cela les dérange. Il leur manque l'empathie que Chabot (1998), définit comme cette capacité de se mettre à la place de l'autre personne, pour connaître ses pensées et ses émotions. Plusieurs personnes fonctionnent avec la grossièreté, car la faculté d'empathie, cette perception fine, a été amputée au cours de leur évolution personnelle (Peck, 1998). Pour cet auteur, c'est comme si ces gens fonctionnaient avec une seule partie du cerveau. Mais, il parle aussi des simplistes qui n'utilisent pas le raisonnement, mais des citations toutes élaborées qui ne sont pas nuancées.

Dans le langage du changement, Watzlawick (1986, cité par Panu, 2007, p.305), rappelle les spécialisations des deux hémisphères cérébraux. « Ainsi, pour un droitier, l'hémisphère gauche, considéré comme dominant, traduit

toute perception en termes logiques; il ordonne tout ce qui concerne la communication digitale: c'est le cerveau rationnel» et une importante littérature (Chabot, 1998; Odent 2009; Peck, 1998) attribue ce caractère à la masculinité. L'hémisphère droit, au contraire, attribuée à la féminité, a une perception holistique de toute situation et s'exprime selon un langage analogique, inventif et irrationnel. Selon Panu (2007, p.306), « tout se passe comme si les possibilités de changement provenaient du cerveau droit». L'art du thérapeute ou du médiateur, serait donc de faire en sorte que le cerveau gauche soit bloqué, afin que par son côté rationnel, il ne compromette pas la réalisation du changement, et c'est justement cela que la médiation mystique met en oeuvre par la louange, l'adoration et la médiation.

Des recherches (Chabot, 1998 & Odent, 2008) ont démontré que les femmes ont plus de facilité que les hommes à saisir les messages non verbaux. Les hommes fourniront donc beaucoup d'effort à développer ce côté féminin qui sommeille en eux, cette partie d'eux qu'ils ont été contraints, par l'éducation ou la culture, à laisser tomber pour correspondre à un modèle qu'on leur a enseigné.

Staub (2003) a conduit les études de l'entraînement à la bienveillance, aux jeunes aux Etats Unis. Il a fait trois groupes : un groupe à qui on a enseigné les techniques de bieveillance, et à qui on a dit que, si jamais il y avait une raison d'entrer dans la salle voisine, ils avaient la permission.

A un deuxième groupe, on a enseigné les mêmes techniques, mais on n'a pas dit qu'ils avaient la permission d'entrer dans la salle d'à côté. Enfin, au troisième groupe, le groupe contrôle, on n'a pas montré les techniques et on a rien dit de l'autre salle.

Quand il y a eu un bruit de quelqu'un (le complice) qui appelait au secours, filles et garçons du premier groupe 1'ont assisté, il y a eu hésitation, dans le

deuxième groupe et l'indifférence dans le troisième groupe. Mais au moment de l'entraînement, il y avait plus de résistance au changement chez les garçons que chez les filles, car selon les interprétations du chercheur, les garçons ne voient pas facilement, dans la bienveillance, une image qui correspond à la masculinité<sup>51</sup>.

Il trouve qu'en fin de compte, ce n'est pas le genre qui influence le plus -car, en réalité, il peut exister des hommes très sensibles et raffinés, et des femmes grossières et froides-, c'est l'éducation ou la socialisation qui influence l'attitude de l'empathie (Chabot, 1998). En effet, cet atout extraordinaire devient un outil de communication très puissant et permet de réussir dans l'établissement de la paix (Galtung, 1996). Notre postulat de recherche concernant le genre est, que les femmes par la socialisation à l'empathie, seraient beaucoup plus portées aux valeurs de paix que les hommes.

### b) Gestion de la colère et des relations interpersonnelles

La colère peut s'exprimer sous la forme de critique, d'exaspération, de frustration, de rage, et les gens se demandent toujours comment la surmonter. Toute émotion donne naissance à une réaction qui peut être extériorisée (cris, pleurs, insultes, violence verbale ou physique etc.) ou refoulée, et l'émotion de colère, que nous avons vue associée à la violence, (Staub, 2003 (Rainville, 1995) suit le même processus que toutes les autres émotions.

Rainville (1995), suggère que **pour gérer une émotion de colère**, la première chose à faire est de se donner le droit d'être en colère, c'est-à-dire, de ne pas nier ou réprimer cette émotion. En effet, à cause de la socialisation, les gens ont été conduits à s'interdire de vivre cette émotion et pourtant, c'est la colère refoulée qui donne naissance aux explosions de violence et non la colère gérée.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> « Boys may see some acts of kindness as « goody goody » espacially when adults induce them or guide them to engage in those acts. The caring these acts express may be inconsistent with the masculine image boys try to adopt. Being put in a situation where they were to engage in such acts may have resulted in resistance and evoked an oppositional tendency» (Staub, 2003, p.165).

152 Rote de l'éducation à la pain dans le developpement intégral de la personne

Dans un second temps, on cherche le sentiment qui a donné naissance à la colère pour reconnaître surtout les droits, les besoins qui n'ont pas été respectés, car tant qu'on n'apprendra pas à se faire respecter, à répondre à ses besoins, on vivra de la colère pour revendiquer ses droits. Ce n'est donc pas sur l'émotion de colère, elle-même qu'il faut intervenir, ou sur le comportement mais plutôt sur le sentiment responsable.

Dans un troisième temps, on vérifie enfin si son sentiment de colère n'est pas en résonance avec un événement passé qui a été blessant.

### 1) Acquisition de la tolérance et du don de soi

On acquiert la tolérance en se libérant des critiques, tant envers soi qu'envers les autres. D'après ses expériences de psychothérapeute, Rainville (1995) trouve que l'on critique, chez les autres, la partie de soi-même que l'on n'accepte pas. Ainsi, apprendre à s'accepter, se donner le droit d'être différent, en devenant plus indulgent envers soi-même, on se montrera, par conséquent, plus tolérant envers l'entourage. Les recherches récentes (Neff, 2009) ont confirmé l'importance de la compassion de soi qui s'étend à la compassion envers les autres. S'inspirant des théories bouddhistes, Neff (op. cit., p. 213) a défini l'auto-compassion par trois composantes : « 1) self-kindness versus self judgement, 2) a sens of common humanity<sup>52</sup> versus isolation, 3) Mindfulness<sup>53</sup> versus overidentification ».

Cette recherche a démontré que la compassion de soi est un des aspects de la maturité humaine et est associée à la capacité d'affronter les situations difficiles et d'inventer des nouvelles idées qui facilitent la satisfaction de ses besoins. C'est dans la même perspective de la psychologie du bien-être que Maslow (1968) avait postulé que la personne qui a atteint la maturité

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> All humans are imperfect, fail and make mistakes (Neff, 2009, p.213)

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Being aware of one's present moment experience in clear and balanced manner.

émotionnelle s'accepte soi-même et tolère les autres sans jugement mais en privilégiant le pardon et l'amour. Ces idées sont soutenues par Rainville (1995), Ntezimana (2005) et Odent (2008) qui suggèrent que le véritable amour consiste à aimer celui qui blesse, par son ignorance ou par sa souffrance, tenter de comprendre ce qu'il vit, et lui tendre la main sans rien espérer en retour.

Quant à **l'acquisition du don de soi**, Leyens (1997) assimile cette valeur à l'altruisme, comportement volontaire qui consiste à « faire du bien », à autrui. Il diffère de l'aide au niveau du but ultime qui est recherché. Pour montrer l'existence de l'altruisme induit par l'empathie et non par des renforcements internes (satisfaction interne, évitement de punition ou d'une activation déplaisante), Batson et ses collaborateurs (1995), conduiront une série de recherches très ingénieuses.

Ces études ont en commun de confronter les participants avec un sujet dans le besoin et de manipuler **l'empathie**. Selon les expériences, l'empathie sera manipulée de diverses façons (partage de valeurs, consigne de se mettre dans la peau de l'autre, etc.). Selon l'hypothèse de l'empathie, les sujets chez qui on a induit une empathie élevée devraient aider dans toutes les conditions et c'est de ce fait ce qu'ils font (Batson, 1991).

Une autre alternative donnée par Rainville (1995), pour améliorer les relations interpersonnelles, consiste à comprendre qu'en s'apportant à soi-même ce dont on a besoin pour être heureux, au lieu d'être un vase vide qui attend que les autres le remplissent, on devient une coupe pleine, capable de donner aux autres, qui, à leur tour, accordent le **respect** et le **partage.** En étant rempli, on se **détache** par rapport, à ce que les autres peuvent apporter, et la vie est pleinement si comblée qu'on ressent un grand bien-être. Cette réponse de Rainville (op. cit) est partielle, étant donné qu'elle ne se rapporte qu'aux personnes ayant déjà reçu un bagage suffisant d'affection.

Il a été tout de même démontré que le besoin d'être aimé est aussi primaire que les besoins physiologiques (Ainsworth & Bowlby, 1991, mentionnés par Odent, 2008).

# 2) Acquisition de moyens de connexion aux autres

Comment peut-on expliquer et prévenir l'affluence de la violence dans les pays développés, où les besoins fondamentaux matériels semblent être acquis ? Les recherches sur la criminalité juvénile (Raine, Brennan & Medink, 1994, mentionnés par Odent 2008) et les comportements autodestructeurs (Salk, Lipsitt & al., 1985, mentionnés par Odent , 2008), ont trouvé un lien entre le manque de contact mère-enfant pendant le jeune âge et la violence au cours de l'adolescence. En effet, Odent explique que par ce manque de contact mère-enfant, il y a l'absence de l'hormone de l'amour, l'ocytocine qui se déclenche dans l'accouchement et dans l'allaitement, et qui influence les comportements futurs de l'enfant.

Selon Lafon (1979), les personnes souffrant de « carence affective » ont une absence de certains apports nécessaires au développement intellectuel et culturel ou au développement de l'affectivité et de la personnalité. Ainsi donc, l'éducation mal assurée en ce domaine dans la première enfance, comme le manque d'affection des parents, et de la mère en particulier, provoque des effets graves et de grande portée sur son caractère, et par conséquent sur tout son avenir. Comme on peut facilement le découvrir, l'absence d'une médiation humaine ne va pas affecter le développement intellectuel dans un monde développé car elle est remplacée par de nouvelles stratégies, comme les médias, l'internet, les télévisions et la radio. Mais pour former des humains, le contact humain s'avère nécessaire.

Pour Bowling (1979, mentionné par Usabyemariya, 2007), le nourrisson et le jeune enfant doivent être unis à leur mère par un lien intime et stable; source

pour tous les deux de satisfaction et de joie. Ces rapports humains et vivants modifient le caractère de la mère comme celui de l'enfant. La continuité de la présence mutuelle permet la joie et l'identification des sentiments, diminue l'agressivité, l'indifférence aux relations sociales, la solitude, le déséquilibre émotionnel et même intellectuel (Spitz, 1977 & Heuyer, 1979, mentionnés par Usabyemariya, 2007 et Odent, 2008).

Pour ces auteurs la dominance ou la compétition est une facette de l'agressivité que l'on trouve chez les individus qui ont été privés de ces contacts affectifs. Pour Staub (2003), l'agressivité est étroitement liée à la frustration. Dans le cas de notre discussion, où les besoins matériels sont satisfaits, l'agressivité est, le plus souvent, due à une insatisfaction profonde et consécutive à un manque d'affection manifestée dans le contact humain réel.

### 6.1.3 Acquisition d'une conscience éveillée et de la liberté

Pour acquérir une maturité de conscience selon De Mello (1994), il faut franchir quatre pas vers la sagesse, tels que nous les avons compilés dans les sections qui suivent tandis que, pour Rainville (1995), la liberté consiste à s'apporter soi-même ce dont on a besoin.

#### a) Entrer en contact avec ses sentiments

La première chose à faire est d'entrer en contact avec les sentiments négatifs dont on n'est pas toujours conscient. Selon De Mello (1994), un grand nombre de gens ont des sentiments négatifs, dont ils ne sont pas conscients, ou ils sont déprimés, sans le savoir et ce n'est que lorsqu'ils entrent en contact avec la gaieté qu'ils comprennent à quel point ils sont déprimés. Ainsi donc, ici De Mello complète bien les théoriciens de l'intelligence émotionnelle (Bar-On, 1997; 2003; Chabot, 1998; Goleman, 1997; 2005) qui ont mis en évidence la prise de conscience de soi comme dimension de l'intelligence émotionnelle. Il faut noter qu'il ne s'agit pas seulement de prendre conscience de ses sentiments mais aussi de chercher leurs origines.

# b) Comprendre l'origine du sentiment ressenti

La deuxième étape est de comprendre que le sentiment ressenti est en vous, pas dans la réalité. De Mello (1994) affirme que ce n'est pas à l'école qu'on apprend cela, que même les docteurs, les professeurs ou recteurs d'université, n'ont pas compris cela. On a beau avoir une excellente éducation, mais si on ne se cultive pas à désapprendre toutes les erreurs inculquées par la socialisation, la lacune va demeurer. Ce processus de **désapprentissage** correspond à ce que De Mello (1994) appelle « spiritualité », ce qui correspondrait bien en psychologie au processus de déconditionnement.

Donc selon le point de vue de l'auteur, puisque les sentiments négatifs sont dans la personne même et non dans la réalité, la transformation de la société commence par la personne elle-même. Pour Kaufmann (2001, mentionné par Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007) le processus d'émancipation ou de réflexivité<sup>54</sup> permet une plus grande autonomie de la personne, dans la mesure où elle se libère de ses propres conditionnements matériels ou mentaux.

### c) Troisième étape : ne jamais s'identifier à un sentiment.

De Mello (1994) postule que les personnes perdent leur équilibre en s'identifiant à leurs sentiments, ou en définissant le **moi essentiel** en fonction d'un sentiment. En fait, c'est le même processus que nous avons vu chez Tolle (2005) quand il suggère de se désidentifier du mental pour avoir une bonne santé. La seule différence est que De Mello (1994) parle de la spiritualité, en partant des émotions et des sentiments, tandis que Tolle (2000, 2002, 2005) en parle en partant du mental.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Habermas (1987, p.127) cité par Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007, p.181) définit « la réflexivité » comme un rapport que l'individu, par l'opération communicationnelle, réalise sur lui-même en terme de dialogue de « je » vers « je ».

Donc, dans cette philosophie de De Mello (1994), la dépression qui existe, les sentiments qui sont blessés, et les sensations agréables, n'ont rien à avoir avec le sujet ou avec le bonheur. L'on pourrait se demander à quoi mène ce processus? Et bien, à la liberté, selon l'auteur, qui fera que l'on ne se préoccupe plus d'être accepté ou rejeté, cela n'aura plus d'importance. L'auteur va même jusqu'à nier l'assertion des psychologues (Maslow, 1987; Burton, 1990; Staub, 2003) et des psychothérapeutes (Peck, 1998, Rosenberg, 2007) qui postulent qu'il y a un besoin de l'appartenance inhérent à tout être humain.

De Mello explicite qu'il n'est pas nécessaire d'appartenir à quelqu'un, ou à quelque chose, ou à un groupe quelconque, et affirme que la seule chose dont l'être humain a besoin, c'est d'être libre et d'aimer, car c'est ainsi que le veut la nature humaine. Rappelons, qu'au chapitre 2, nous avons souligné que chaque être humain a le besoin de connexion et de liberté (Staub, 2003) et que c'est la culture qui donne de l'impact à la face qui s'exprime le plus (Dasen, 2007; Staub, 2003). Ici, De Mello (1994), Ichazo (1995) et Ntezimana (2005) montrent que toute socialisation a tendance à refuser la liberté aux personnes, de peur d'en perdre le contrôle.

#### d) Quatrième étape : avoir le sens du changement vers l'autonomie

Selon De Mello (op. cit.), la personne qui est endormie, c'est-à-dire celle qui selon le langage de l'auteur, n'a pas une conscience éveillée, s'imagine qu'elle va se porter beaucoup mieux, si quelqu'un d'autre change, alors que c'est ellemême, en particulier, qui a besoin de changement pour que le monde change. « La capacité à l'autonomie et l'aptitude à se dépasser sont les moteurs de changement de toute personne, qu'elle soit enfant ou adulte » (Lahaye, Pourtois & Desmet, 2007, p. 182). Dans les écoles bouddhistes, on y arrive par des techniques visant à la prise de conscience du mouvement du corps, de la respiration et de sa propre situation physique.

« La pratique fondamentale consiste à être présent, ici et maintenant » (Trungpa, 1979, p.16). C'est une technique qui fait coïncider le but à atteindre, et la technique à employer dans ce sens qu'elle exige que l'individu soit précisément dans cet instant, sans le supprimer ni le laisser aller sauvagement, en étant conscient de ce que l'on est. Cette méthodologie trouve l'application dans l'entraînement à la non-peur et à la non violence chez Tolle (2005) et Nzezimana (2005, 2006).

# 6.1.4 Acquisition d'une maturité spirituelle

Peck (1998) au chapitre 3, nous a montré que la spiritualité se développe en passant du stade anarchique au stade humanisant et humanisé. Toutefois selon lui, les attitudes des fidèles, mêmes les plus fervents, montrent qu'ils n'atteignent pas tous nécessairement ce développement humain.

Selon De Mello (1994), la clé du succès ou de l'échec de toute technique n'a rien à voir avec la technique en soi, mais **dépend plutôt de l'énergie de joie avec laquelle on l'approche**. Par exemple, quand on approche la pratique de la méditation en se disant que c'est une perte de temps ou que cela ne mène à rien, c'est assurément le résultat que l'on aura.

Quand on s'abandonne au processus lui-même, avec conviction, quel que soit le style de sa pratique, on jette les bases d'une expérience merveilleuse. Peck (1998) et Goleman (2005) soutiennent, avec De Mello (1994), que l'attente d'un résultat n'a pas sa place dans aucune pratique spirituelle, et qu'elle représente d'ailleurs le principal obstacle à la réalisation de ce résultat. Ainsi donc, pour cet auteur, peu importe que l'on choisisse de « suivre les traces de ses ancêtres, dans l'expression de la spiritualité, ou bien d'avancer sur un sentier tout neuf», l'important, c'est d'aller où on est conduit par la volonté du cœur.

Pour conclure cette première section du chapitre six, nous allons retenir deux valeurs importantes qui ont été étudiées dans le domaine de la psychologie interculturelle : individualisme et collectivisme. Ainsi, Keller, Fuligni et Maynard (2003, dans Dasen 2007, p.207) proposent deux « chemins culturels de développement », indiquant des manières différentes de répondre à des « tâches » ou problèmes universels tels que la construction de liens sociaux, l'acquisition des connaissances et l'équilibre à trouver entre autonomie et dépendance, comme l'a déjà démontré Trommsdorf (1999, in Dasen, 2007, p.207).

Pour ces auteurs, dès le jeune âge, une socialisation peut orienter l'individu vers l'indépendance quand « le bébé est amené à dormir seul, à communiquer à distance, à interagir avec les objets ». Au contraire, la socialisation peut aussi orienter vers l'interdépendance, quand « le bébé est en contact avec un adulte, en particulier la mère, communique de façon tactile et proprioceptive, et interagit davantage avec des personnes que des objets ». Ainsi « une continuité dans ces styles, mènera, à l'adolescence, à la valorisation de l'autonomie par rapport à la famille, ou, au contraire, au maintien des relations affectives proches et d'obligations familiales » (Dasen, 2007 p. 207).

Dans la formation des adultes médiateurs appelés à transcender les limites identitaires, un équilibre entre les deux valeurs est nécessaire. La médiation des conflits, étant aussi une manière qui va aider à reconnaître les valeurs de l'autre, est un apprentissage à faire.

# 6.2 La médiation pacifique des conflits

Nous nous inspirerons dans cette partie du mémoire de licence de Uwimanimpaye (2000) sur la médiation des conflits et le fonctionnement émotionnel. Nous venons de voir, dans la première partie de ce chapitre, que la réussite pour une vie harmonieuse est en corrélation positive avec la gestion des émotions, ou de l'amélioration de l'intelligence émotionnelle selon Bar-On (2005), Chabot (1998) et Goleman (2001). Comme Salovey & Mayer (1990) avaient postulé que l'intelligence émotionnelle se situait entre les cognitions et les émotions, plusieurs auteurs (Fisher, Ury & Patton, 1991; Weeks, 1994, mentionnés par Uwimanimpaye, 2000) qui ont travaillé dans le domaine de résolution des conflits, postulent aussi que le processus fait intervenir les cognitions et les émotions.

Ainsi nous définissons la médiation comme une des formes d'intervention qui, partant de la situation conflictuelle, explore les cognitions et surtout les émotions impliquées dans le conflit avec le but d'arriver à identifier les intérêts et les besoins liés aux émotions, lesquels intérêts et besoins, sont cachés le plus souvent par les positions que défendent les antagonistes (Uwimanimpaye, 2000). Techniquement, Diaz (1998, p. 11) définit la médiation comme «le processus qui permet lors d'un conflit, l'intervention de personnes extérieures et formées, pour dépasser le rapport de force et de trouver une solution sans perdant ni gagnant». On trouvera l'application de ces techniques dans plusieurs domaines. A titre d'exemple on peut citer la médiation familiale, la médiation scolaire, la médiation entre les victimes et les agresseurs. Dans l'approche d'éducation à la paix dans les communautés d'APAX, on parlera surtout de médiation mystique, médiation sociale et médiation technologique.

# 6.2.1 Principes généraux

Les caractéristiques générales de la médiation des conflits viennent de l'influence des théories thérapeutiques humanistes, qui mettent l'accent sur l'écoute active, l'empathie, la considération positive (Rogers, 1951, 1976, Reicherts, 1997). On voit aussi dans la médiation, l'influence des théories de psychologie sociale et cognitive sur la résolution des conflits personnels, interpersonnels et intergroupes (Staub, 2003, Peck, 1998).

Gottman et ses collègues (1996, 1999) mettent en évidence comment le système de la « métaémotion » dans la famille, assure le développement et l'adaptation de la vie affective des enfants, pour une vie relationnelle réussie.

### A) L'approche de la thérapie centrée sur la personne

Dans l'approche de la thérapie centrée sur la personne, Carl Rogers (1951, 1976) montre qu'une personne est dans l'état conflictuel, quand le schéma de la représentation que l'on a de soi n'intègre pas la représentation de l'idéal que l'on a de soi (Higgins, 1987, Pavot & al., 1997, Chabot, 1998). Autrement dit il y a inadaptation du schéma actuel au schéma correspondant à ses buts. C'est l'origine du conflit intra-personnel, qui peut être aussi bien l'origine que la conséquence du conflit interpersonnel (Pérez, 1993). La forme visible de ces conflits se manifeste à travers les émotions, les sentiments et les humeurs comme la tristesse, la confusion, la frustration qui sont des émotions négatives, et par conséquent des indices des motivations non réalisées (Scherer, 1989; Chabot, 1998) ou des besoins non satisfaits (Galtung, 1996; Staub, 2003). En fait le conflit existe lorsqu'il y a une différence réelle ou perçue entre d'une part des représentations de soi (conflits intrapersonnels) et d'autre part des représentations de soi et de l'autre, ou des deux parties (conflit interpersonnel ou intergroupe).

Ces conflits sont caractérisés par une tension persistante, une méfiance et une pauvre communication (Fisher, Ury, & Patton, 1991, Weeks, 1994, Galtung, 1996 & Severens, 1997). Le principe de guérison ou de réconciliation va consister d'abord à briser la tension et à rétablir la confiance et la communication (Weeks, 1995) pour passer ensuite au changement de perspectives (Piaget, 1972, in Flavell, 1977; Salomon, 2004). Et ce processus intra-individuel et interpersonnel est le même que celui proposé par Galtung (1996) pour l'entente intercommunautaire.

Pour se rétablir de l'état conflictuel, il faut un thérapeute ou quelqu'un qui entre en relation d'aide avec **empathie**, le regard positif inconditionnel et l'authenticité (Rogers, 1951, 1976). Dans le cas des conflits interpersonnels ou intergroupes, un médiateur neutre (Weeks, 1995) avec les qualités de relation d'aide mentionnées ci-dessus fait un bon intermédiaire. Cette qualité de neutralité ressemblerait à ce que Galtung (1996) appelle la transcendance. Mais dans le cas du Rwanda, où toute la communauté semble avoir été exposée dans une situation traumatique, la crédibilité du médiateur est un problème, nous l'avons souligné aux chapitres précédents, ce qui fait de ce travail, une recherche-action.

Scherer (1989), déclare que les émotions ne se partagent pas de la même manière autour des intérêts (personnels, interpersonnels et sociétaires). Il y a donc moyen d'identifier les émotions à partir des intérêts (Scherer, 1989) comme il y a moyen de connaître les intérêts, à partir des émotions (Fisher, Ury & Patton, 1991, Weeks, 1994).

# B) L'approche de la psychologie sociale

D'autres auteurs dont Pérez (1993), mentionné dans Uwimanimpaye 2000, proposent une théorie du conflit qui tient compte, aussi bien de la nature des relations entre acteurs sociaux, que des tâches auxquelles ils sont confrontés. Pour cette approche, il y a conflit dès qu'il y a divergences d'opinions, et le sujet

résout ces conflits par conformisme ou par conversion. Ceci correspondrait à une manière d'adaptation de l'individu (Flavell, 1977; Scherer, 1989; De Zalia, 2009). La médiation des conflits intervient pour faciliter une adaptation, qui tient compte des intérêts personnels, tout en respectant ceux des autres (Fisher & al., 1991; Weeks, 1994).

#### 6.2.2 Liens entre la médiation et les émotions

Le principe psychologique, selon Ficher et ses collègues (1991) est de reconnaître que les émotions et les sentiments font partie intégrante d'un conflit et doivent être prises en considération pour une bonne réussite de la médiation. Comme Blackburn et Cottraux (1995), ces auteurs soulignent le lien entre les événements, les cognitions, et les émotions. Pour le médiateur les émotions donnent une information sur l'importance que le sujet porte au problème. L'art du médiateur est de reconnaître ces émotions, en disant, par exemple: "Je comprends que vous ayez été blessé par un tel comportement". Poser une question à l'autre partie pour lui faire partager cette émotion, par exemple. "Comment comprenez-vous cette émotion à propos de..."?

Si la personne revient sur les mêmes sentiments et les mêmes émotions, c'est qu'elle réclame d'être écoutée, il faut que le médiateur emploie les techniques de recadrage et de reflet pour lui répéter ce qu'il a dit. De plus, les émotions iouent un grand rôle pour assurer l'harmonie intra-personnelle, interpersonnelle et institutionnelle et ces trois fonctions sont intimement liées (Scherer, 1984, 1989). Par conséquent, pour avoir des lumières sur le conflit à résoudre, qu'il soit individuel, interpersonnel ou communautaire, l'expression de l'expérience émotionnelle sera le point de départ qui ouvre le chemin vers le nœud du conflit, symbolisé par l'étape « 3 » de la méthode Crane-Zanger (1999) présentée dans les paragraphes qui suivent. En effet, il existe, selon eux, une formule pour transmettre clairement son message en vue d'être bien compris: "Je me sens..., I feel...(1), quand..., when...(2), parce que..., because...(3), je

veux..., *I want*... (4) parce que..., *because*...(5)". De même, pour celui qui écoute, il doit s'assurer qu'il a eu des réponses aux questions:

- sur les sentiments et les émotions (How do you feel? How are you feeling?)
- sur les occasions qui éveillent ces sentiments (What happened? What happened to make you feel that way?)
- sur les causes profondes qui font que l'on se sente ainsi dans une situation donnée (*How did that affect you? How does that affect you?*). C'est par là que l'on reconnaît selon Fisher et ses collègues (1991), les besoins premiers de la personne afin de l'aider à les acquérir sans nuire à ceux des autres.
- sur les souhaits (What do you want? What do you desire, what do you wish? What is your goal?)
- sur les causes qui motivent ces souhaits (How will that affect you? What needs would that serve? What interests would that serve? How would that benefit you? What is valuable about that? What is important to you about that? How will that help you? What will that do for you?)

Ce même processus est employé dans l'apprentissage de la communication non-violente, (Rosenberg, 2008) structurée en quatre composantes que sont, observations, sentiments, besoins, demandes. Cet auteur résume les questions-réponses ci-haut citées en deux phases seulement. Pour lui, il s'agit d'un côté de **l'expression sincère**, c'est-à-dire expression de ce qui anime la personne, plutôt que ce que l'on pense d'autrui, alors que, de l'autre côté, il s'agit de **l'écoute empathique**. Pour Rogers, c'est l'authenticité et l'empathie développée avec un regard positif inconditionnel, et pour Ntezimana, c'est l'amour inconditionnel « ubuntu » et, pour nous, c'est l'attitude humanisée et humanisante. Dans la méthodologie traditionnelle rwandaise, on ne dira pas à

la personne de faire d'abord ceci, et puis cela mais on entraînera la personne à être « *imfura* ou *inyangamugayo* », cette personne authentique et empathique, en la mettant à côté de ceux qui ont réussi à avoir cette attitude (Erny, 2005).

Une médiation, ou une relation d'aide, peut avoir comme objectif la transformation des perceptions et la réconciliation ou la résolution des problèmes (Rogers, 1951, 1976; Pérez, 1993). C'est dans la perspective des changements de perception, qu'il semble utile d'aborder les points sur les relations entre la médiation et l'empathie, la médiation et la connaissance de soi ainsi que la médiation et les différentes manières de résoudre les conflits.

### A) Médiation et empathie

Le lien entre ces deux variables se fait d'une part par la fonction même de l'émotion et, d'autre part, par le principe de la résolution d'un conflit. Nous l'avons vu, la fonction primordiale de l'émotion est d'adapter l'organisme à l'environnement (Bar-On, 1997, Scherer, 1989; Chabot, 1998, Goleman, 1997) et cette adaptation suit le principe piagétien d'accommodation-assimilation et intégration (Piaget, 1972). Par ce principe, le sujet qui entame le processus de réconciliation avec l'autre, est amené à prendre en compte non seulement ses émotions, mais aussi à se représenter les émotions de l'autre. En fait selon Pérez (1993, dans Uwimanimpaye, 2000), un conflit cognitif est d'abord un conflit social, et on serait angoissé, parce qu'on se représente des situations de tristesse. Dans la médiation, les sujets verbalisent les émotions liées aux situations conflictuelles vécues ou perçues et, à l'aide du médiateur, réalisent que l'autre a, ou n'a pas, les mêmes émotions dans les mêmes situations. Cela exige une considération de cet autre, si on veut maintenir les bonnes relations.

Quelques recherches (Gottman & al., 1997, 1999), attestent que par exemple, les parents qui ont conscience de leurs émotions et de celles de leurs enfants, sont aussi en mesure d'approcher ces derniers avec empathie et de les aider dans les difficultés. Ainsi, on peut supposer qu'on est en mesure d'aider l'autre dans ses difficultés relationnelles, d'autant plus qu'on est capable de saisir ses

The second secon

sentiments. De même les gens ne peuvent résoudre leur conflit que lorsqu'ils font l'effort de considérer les émotions de l'autre. C'est le premier principe de Fisher & al. (1991, p. 29): "First recognize and understand emotions, theirs and yours". Le deuxième principe de la médiation qui est aussi lié à la réussite de la médiation selon les mêmes auteurs, est la communication de ses états affectifs et des intentions personnelles: "without communication there is no negotiation" (ibid. p.32). La médiation aide les personnes à collaborer pour atteindre leurs objectifs et, par conséquent, leur bien être, car c'est par leur expression que les buts les plus éloignés deviennent accessibles et si intrinsèquement liés à soi, qu'ils ne peuvent pas ne pas être réalisés (Chabot, 1998 & Weeks, 1994). Ainsi, les postulats de Chabot (1998), Bar-On (1997) et Goleman (1997) sur l'acquisition de la conscience de soi et des autres, trouvent leur application dans le champ de médiation des conflits.

#### B) Connaissance de soi et des autres

Un exercice, très symbolique, des limites que se mettent à soi-même et aux autres, les personnes aussi bien adultes que jeunes (Diaz, 1998), pour ne pas avancer et refuser les réponses aux questions que l'on se pose, est celui des neuf points employés souvent dans le cadre des théories de résolution des problèmes. L'exercice consiste à relier les neuf points disposés en carré, au moyen de quatre droites sans lever le crayon. On ne peut résoudre ce problème qu'en acceptant de sortir du cadre, ce qui est contraire à nos habitudes et à notre schéma de pensée.

A ces exercices de changements de perspectives, on ajoute les exercices où les sujets emploient plus la coopération que la compétition (Diaz, 1998, Johnson, 1995, Scherer & al. 1975). Ce genre d'exercice fait prendre conscience que la collaboration est nécessaire pour maintenir les bonnes relations et atteindre chacun son but.

D'une manière générale, les difficultés qui entravent la démarche de solution d'un problème sont: le manque de collaboration (Scherer, 1975, Johnson &

Johnson 1995) quand on a des partenaires, la fixité qui consiste en un manque de changement de perception et d'adaptation (Flavell, 1977; Diaz, 1998), et le manque de communication qui fait perdre de vue l'intention et le point de vue de l'autre (Galtung, 1996).

Sans tenir compte des perceptions des autres, on se prive d'informations nécessaires et, petit à petit, on perd contact avec la réalité ou on entre dans une situation conflictuelle (Myers & Myers, 1990). En effet, personne n'est détenteur de la vérité, mais chaque personne est experte dans son expérience personnelle (Rogers, 1976), c'est pourquoi il faut l'écouter. Pour Bar-On (2001, dans Eckmann, 2004, pp. 248-249), «l'autre n'est pas seulement en face de nous mais il est aussi en nous ». Ce psychologue a développé un instrument pour le processus de rencontre (TRT : To reflect and Trust) qui s'appuie sur le récit d'histoires personnelles au sein du groupe et qui amène les participants à réaliser « qu'on n'est pas seulement innocent comme on le pense, mais que l'autre aussi a été blessé dans son histoire ». Cet outil de dialogue a été utilisé dans le domaine d'éducation à la paix entre Juifs descendants des victimes et Allemands descendants des bourreaux de la Shoah, avec les Africains du Sud, Blancs et Noirs, des Irlandais du Nord, protestants et catholiques, entre Israéliens et Palestiniens et des groupes européens. « Les résultats sont que, chacun est amené à reconnaître les différentes facettes de sa propre identité, à les admettre et à faire face à la peur qu'elles suscitent ». Comme nous l'avons signalé aux chapitres 3 et 4, les recherches dans le domaine d'éducation à la paix (Bargal, 2004, dans Eckmann, 2004; Bar-On, 2001 et Salomon & Nevo, 2002) montrent que les groupes en conflit véhiculent des représentations et des des visions de l'histoire opposées qui légitiment ses propres rêves et espoirs tout en délégitimant ceux de l'autre. « Or pour dialoguer véritablement, il est indispensable de reconnaître l'autre, son identité, sa mémoire, et d'accepter la coexistence d'une pluralité de narratives, sans chercher à les hiérarchiser » (Eckmann, 2004, p.251).

Ainsi, dans cette section qui suit, nous montrons en survolant les différentes options de résolution des conflits pour ne retenir que la négociation comme l'une des méthodes idéales d'éducation à la paix.

#### 6.2.3 Les diverses manières de résolutions de conflits

# A) La guerre

Pour résoudre les conflits, certains courants d'idées chrétiennes dits réalistes (Niebuhr, 1986; Machiavelli, 2007) et certains politiciens dits également réalistes, dont l'objectif est de maximiser le pouvoir, trouvent que la guerre est la bonne solution pour résoudre les conflits. Parmi ces politiciens réalistes, Johansen (2008) nous rappelle Otto von Bismark comme exemple de praticien de cette politique. Au temps contemporain, il cite Hans Morgenthau, Henry Kissinger, Keneth Waltz et John Mearsheimer.

Les chrétiens réalistes (Machiavelli, 2007; Niebuhr, 1986) conseillent aux dirigeants politiques de ne pas être contraints par les réserves morales de tuer, s'ils voient que c'est nécessaire pour la sécurité. Pour ces chrétiens réalistes, l'important c'est que les critères d'une guerre juste<sup>55</sup> soient respectés, même si le respect de ces critères n'est jamais évalué. C'est cette méthode qui résout le conflit en agissant seulement sur le comportement sans travailler pour changer les attitudes et le contexte que nous avons appelé au deuxième chapitre « paix négative » (Galtung, 1990, dans Fisher & al., 2002, pp. 10-11).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> « According to just war theory, a just war must meet these eight standards: it must have a just cause (such as self-defense); the decision to use force must be made by a légitimate autority; the purpose of the war must be in accord with a right intention (e.g., it cannot be for aggression or conquest); it must have limited objectives (an unlimited war of attrition or destruction is unacceptable); it must be a last resort (all peaceful means must be exhausted first); there must be reasonable likelihood of succes (a war that is unlikely to achieve limited, legitimate goals is immoral); military force must be focused on combatants (noncombattants may not be targeted); and destrucive means must be proportional to the ends one achieves » (Johansen, 2008, p.13).

Les politiciens réalistes croient que les dirigeants devraient mettre tous leurs efforts dans la maximisation du pouvoir qui se manifeste, premièrement dans la puissance militaire et en deuxième lieu dans l'économie (Machiavelli, 2007; Niebuhr, 1986 in Johansen, 2008). Ce sont ces idées qui influencent l'éducation scolaire, les médias, les programmes de télévision, les émissions radiophoniques, les films, à tel point que les gens n'arrivent plus à réfléchir, ou à surpasser ces influences, pour réfléchir à d'autres alternatives qui ne recourent pas à la violence.

Pourtant les partisans de ce courant (Machiavelli, 2007; Niebuhr, 1986) reconnaissent que les pacifistes sont fidèles à la responsabilité envers Dieu et envers le prochain, mais leur reprochent l'irresponsabilité envers l'Etat ou envers la société, dans ce sens qu'ils ne collaborent pas dans la défense de l'ordre politique existant. Pour Johansen (op. cit.), la responsabilité envers la société va dépendre de la compréhension qu'a, chaque personne, de l'usage des instruments non violents et de la défense de l'ordre pacifique établi, car selon cet auteur, les non pacifistes tuent les civils innocents et appauvrissent la population à cause des guerres, mais les pacifistes aussi commettent la même erreur quand ils refusent de tuer avec des armes, mais acceptent des systèmes injustes qui font des milliers de victimes de la pauvreté, de l'ignorance, de l'absence de liberté etc...

#### B) La soumission

On peut résoudre ses conflits avec les autres en se soumettant, c'est le cas du conformisme (Pérez, 1993, mentionné dans Uwimanimpaye ,2000). La personne qui se soumet regarde l'axe horizontal, ce qui veut dire qu'elle cherche à protéger les relations, tout en dissimulant ses propres besoins, intérêts, désirs, attentes. Cette personne qui a résolu le conflit normatif, c'est-à-dire qui a abandonné son idéal pour être apprécié du partenaire, ou de son groupe, reste frustrée.

Le résultat de cette frustration n'est qu'une violence contre soi-même comme par exemple, le cas d'alcoolisme, de drogues, de suicide, d'insomnies, de vulnérabilité aux maladies psychophysiologiques, comme les ulcères d'estomac, maladies mentales, comme la dépression (Higgins, 1987; Rainville, 1995).

Cette violence peut aussi se retourner contre les autres, ce qui montre combien la résolution était précaire.

# C) La domination

Dans la domination, le point de vue de l'autre est ignoré ou négligé. Les relations n'ont pas d'importance, ce qui compte, c'est la satisfaction de ses intérêts. Le manque de prise en compte des pensées, des sentiments de l'autre dans une famille, dans une communauté, installe un conflit insoluble entre les membres (Gottman & al., 1999). Par cette manière on emploie la force pour obtenir ce que l'on veut mais le résultat ne diffère pas de la première manière, c'est toujours la violence. On arrive à une agression de nature active ou passive.

#### D) La fuite

Par la fuite psychologique, la personne essaie de nier l'existence du problème en consacrant ses points de vue et ceux de l'autre. Ce processus ne donne pas non plus une solution durable au conflit (Weeks, 1994).

# E) Le compromis

Chacun doit céder quelque chose pour que la solution soit envisagée. On tient à moitié compte des relations et des buts poursuivis. C'est une sorte de marchandage (Weeks, 1994) qui marque le début d'une vraie médiation.

### F) La médiation et/ou la négociation

Dans ce processus, il y a la collaboration des deux parties pour sortir toutes victorieuses. Elles cèdent, mais pour gagner davantage. Les deux comprennent qu'elles doivent s'attaquer aux conflits en inventant plusieurs options. L'idéal devient d'atteindre les objectifs de l'un et de l'autre tout en restant en bonne relation. Dans toutes ces médiations, l'idée générale est d'aider deux personnes ou deux parties à résoudre leur conflit d'une manière constructive. Si les deux partenaires arrivent à résoudre leur conflit sans se faire aider par un tiers, on appellera ce processus « négociation ». Si le processus nécessite l'intervention d'un tiers, -médiateur-, c'est la « médiation ».

## 6.2.4 Caractéristiques d'une bonne négociation ou médiation

Pour qu'une négociation soit dite réussie, elle doit satisfaire aux quatre points qui suivent (Ficher & al., 1991): Le premier point consiste dans la prise en compte des intérêts légitimes de chaque partie. Le deuxième est la facilité des parties à exprimer clairement leurs problèmes, leurs besoins et leurs attentes. L'art du médiateur sera de poser de bonnes questions, jusqu'à faire ressortir les besoins masqués par les événements et les émotions. Autrement dit son art consiste à bien «dépouiller l'oignon» comme disent Blacburn & Cottraux (1995, mentionnés par Uwimanimpaye, 2000). Le troisième point consiste à résoudre le problème à long terme, en cherchant une solution durable et objective, tandis que le quatrième serait de tenir compte des intérêts communautaires.

#### 6.2.5 Les étapes de la médiation des conflits

Selon Weeks (1994, mentionné par Uwimanimpaye, 2000), les huit étapes essentielles dans la Médiation des conflits<sup>56</sup> sont: créer une atmosphère

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> A quick perusal of the definition, characteristics, and content of conflict resolution education and peace education programs suggests that both areas overlap considerably. Their basic motivations are similar, the goals for programs are similar, and the key skills and content are similar. Sommers (2001) notes that similarities are also shared between peace education and

agréable, clarifier les perceptions, fixer l'attention sur les besoins personnels et partagés, construire un pouvoir positif partagé, regarder l'avenir et apprendre du passé, proposer les options générales, examiner la faisabilité de l'action, faire de bons gains mutuels.

### 1) Créer une atmosphère agréable

Comme il est difficile pour des arbres de grandir dans une atmosphère dépourvue d'éléments nutritifs, il en est de même pour une médiation dans un climat qui étouffe au lieu de favoriser les interactions. Cette étape rejoint ce que les approches d'entretien psychologiques appellent l'alliance thérapeutique (Reicherts, 1997). Pour que cette ambiance de coopération soit possible, le médiateur essaie de:

- Choisir le temps et la place convenable pour les deux parties.
- Rappeler que le conflit n'est pas toujours négatif, qu'il peut être pour les deux parties une occasion pour clarifier les relations et les améliorer.
- Se présenter et présenter son rôle de médiateur qui est d'accompagner la négociation sans juger ni l'un ni l'autre des disputants.
- Aider à faire comprendre que l'autre n'est pas un ennemi à combattre, qu'il est un partenaire qui aide à voir la face cachée du conflit.
- Inviter à parler surtout de soi et pas de l'autre (pour ne pas l'inciter dans la défense)
- Inviter à ne pas rester figé sur une solution préméditée, mais à coopérer pour arriver à une solution efficace.

Une illustration de ce principe se trouve par exemple dans les principes de la communauté catholique San Egidio qui a fourni les conditions-cadres à Rome et au Mozambique mais aussi les médiateurs pour faciliter, pendant plusieurs

many kinds of "values education programs," such as human rights education, antibias training, and tolerance education. These all share a commitment to enhancing the quality of life by emphasizing the dignity of life. In all three examples, violence is rejected and participants are encouraged to find alternative ways of handling problems. (retrieved october 7, 2009 from http://www.creducation.org

années, les négociations entre les représentants de l'armée officielle de *Frelimo* et ceux de la guérilla *Renamo*. Le processus a réussi et a abouti le 4 octobre 1992, à la signature d'un contrat de paix pour la Mozambique. Selon Friedli (2010), l'apport de cette communauté religieuse « San Egidio » a été de fournir les conditions créatrices de confiance, de patience et de créativité, dans la recherche de solutions durables.

### 2) Clarifier les perceptions

Pendant que les personnes exposent leurs problèmes, celui qui écoute veille à ce qu'on soit clair dans son discours et sans interrompre, pose des questions de clarification.

Pour la personne en conflit qui veut être claire avec elle, Weeks (1994) conseille de trouver les réponses aux questions suivantes:

- Est-ce que ce conflit est un cas isolé causé par une situation particulière ou a-t-il toujours été là?
- Suis-je sûr que c'est un conflit avec l'autre et non pas avec moi-même?
- En quoi consiste ce conflit pour moi? Et qu'est-ce qu'il n'est pas?
- Reconnaître et éviter les conflits fantômes qui réchauffent les esprits et leur font oublier le problème majeur.
- Suis-je entrain de me bagarrer pour de vraies valeurs ou pour des préférences? Si les parties ont des valeurs différentes, on se pose la question sur l'importance de l'une ou l'autre de ces valeurs dans les relations. Est-ce une valeur qui unit ou qui sépare?

# 3) Fixer l'attention sur les besoins personnels et partagés

Il s'agit, selon Weeks (1994) de considérer les besoins et non pas les désirs. Parfois il est facile de connaître ses besoins individuels, mais difficile de reconnaître les besoins partagés pour de bonnes relations. Il suffit de demander aux parties, à tour de rôle, de dire ce qu'on aimerait que l'autre fasse pour maintenir de bonnes relations.

Le médiateur peut, à partir de leur réponse, leur démontrer à quel point leurs besoins se rapprochent (Ficher & al., 1991). C'est autour de ces intérêts

communs qu'il faut concentrer beaucoup plus d'attention qu'aux positions.

### 4) Construire un pouvoir positif partagé

Pour Uwimanimpaye (2000, p.38), « construire un pouvoir positif », c'est lutter contre un pouvoir négatif caractérisé par le fait de rehausser son pouvoir et avoir tous les avantages, ignorer le partage avec l'autre, maintenir la situation sous contrôle, mettre en jeu la loi du tout ou rien où celui qui gagne a tout et celui qui perd le pouvoir perd tout, même la vie.

Dans un pouvoir positif, tous les talents sont encouragés pour construire, inventer, trouver des solutions aux obstacles. C'est «un pouvoir avec» l'autre, et non au dessus de l'autre.

# 5) Regarder l'avenir et apprendre du passé

Comment apprendre du passé? Voici quelques questions à se poser sur le passé:

- Si nous avions appris à résoudre nos problèmes d'une façon constructive, qu'est-ce que nous aurions gagné?
- Comment nous réjouissions-nous de nos relations quand nous nous entendions bien? Parce qu'un événement particulier du passé a été source de nos conflits, tout le passé est vu d'une façon négative!
- Pendant ce temps conflictuel, se rappeler des sacrifices que l'on a fait chacun de son côté pour que ça aille!
- Qu'est-ce qu'on peut faire dans le présent pour arriver à des solutions sages qui nous assureront un bon avenir? C'est ici que le pouvoir du pardon peut se manifester, car en regardant les fautes commises dans le passé, on trouve que d'une manière ou d'une autre chacun de son côté a contribué à créer des situations conflictuelles. Pardonner les mauvais

comportements du passé peut procurer une fondation forte pour bâtir les étapes positives du présent et du futur.

Cette idée est soutenue par Friedli (2010, p.2), qui affirme que « l'espace idéal et émotionnel, dans lequel la réconciliation évolue, se construit dans une dynamique où les parties concernées, se projettent vers l'avenir ». Partant de l'exemple de Mozambique dont on a parlé au point (1) de cette section, les « discussions sont allées des méfiances réciproques vers une élaboration commune du programme de développement villageois et à l'organisation parlementaire ».

### 6) Proposer une diversité de solutions

Chaque personne qui a une solution la propose; on accueille toutes ses possibilités sans exception aucune.

### 7) Examiner la faisabilité de l'action

Il faut faire l'analyse des solutions en privilégiant celles susceptibles de porter une solution à long terme, qui puisse préserver de bonnes relations entre les personnes et par conséquent la bonne santé de la communauté ou de la société.

#### 8) Faire de bons gains mutuels

Ne pas oublier de balancer les solutions, afin de ne pas retomber dans la situation antérieure où la partie frustrée risquerait d'investir ses efforts dans le but de reconquérir le pouvoir, par la violence. Afin de prévenir la rechute dans le cycle de la violence et d'épargner la communauté des actes de violence meurtrière, il faudra procéder de manière à ce que tous puissent en sortir vainqueurs, c'est-à-dire sans perdre de face, pour collaborer à défendre la vie et la prospérité de tous.

Avant de conclure ce chapitre sur la médiation, nous nous sommes demandé si un tel système jouerait dans un pays pauvre, comme le Rwanda où les gens

luttent pour acquérir le pouvoir de tout contrôler. Quand vous l'avez, vous avez tout et quand vous le perdez, vous n'avez pas la garantie du partage. L'équité laisse encore à désirer (Del Ponte et Sudetic 2009, pp. 113-148; Staub, 2003, p. 445).

**Conclusion sur la médiation occidentale**: Nous avons eu beau avoir cet apprentissage technique de résolution de conflits, mais confrontée à une culture qui fonctionne d'une autre manière, nous buttons sur les problèmes méthodologiques. C'est ainsi que nous suggérons de fonder ces techniques dans la tradition rwandaise pour qu'elles soient efficientes.

### 6.3 La réhabilitation des valeurs traditionnelles

Avant d'entreprendre cette section, nous demandé nous sommes (Uwimanimpaye & Zanolli, 1999) si, dans la société rwandaise devenue multiculturelle, l'éducation aux valeurs de la paix peut amener à la transformation de l'individu, de la culture et de la structure sans une réhabilitation des valeurs traditionnelles. Les guerres et les violences, nous l'avons vu, sont engendrées par les idées que les gens conçoivent et entretiennent comme la haine, le mépris, la méfiance, la discrimination. Nous savons d'une part que « les institutions sociales et politiques ont une grande responsabilité dans la lutte contre la discrimination, l'exclusion et l'humiliation » Eckmann (2004, p.252) et, d'autre part, que pour passer de la violence à la paix, il faut un changement des mentalités tant individuelles que collectives.

Partant de l'hypothèse de Bimwenyi-Kweshi (1982, cité par Panu, 2007, p.67), qui montre que le changement dans le développement d'un peuple s'opère avec une résistance croissante en partant du niveau morphologique, institutionnel, au niveau des valeurs et celle des psychologues (Watzlawick, Beauvin &

Jackson, 1979, p.265) qui montrent que le changement de tous les niveaux devient possible quand il y a contradiction au troisième niveau, nous avançons l'hypothèse que le changement des mentalités de la violence à la paix s'opère par le changement des valeurs et attitudes culturelles.

La méthodologie s'avère ici très importante. Sherif (1965, mentionné par Leyens & Yzerbyt, 1997, p.165) a démontré comment les interventions entre plusieurs personnes font émerger des produits originaux qui constituent des règles de conduite, des échelles de référence communes, ou des normes. Il faut selon Eckman (2004), savoir créer des dissonances cognitives entre les valeurs à changer et des valeurs nouvelles. Ainsi donc, en visant le changement d'attitudes, il y aura le changement de la culture, de la structure et de l'environnement. On pourrait peut-être se demander en quoi l'intégration des valeurs chrétiennes dans les valeurs traditionnelles pourrait favoriser une éducation à la paix.

Premièrement, si on enseigne seulement les valeurs traditionnelles, la valeur extrême de l'amour ne sera pas absente, mais c'est l'amour exclusif et non l'amour inclusif qui sera acquis parce que le devoir familial de la vengeance (voir chap. 4), va prendre le dessus. Deuxièmement, en rejetant les valeurs traditionnelles au profit des valeurs chrétiennes ou autres valeurs modernes de la mondialisation, on obtiendra, par l'effet de réactance (Brehm, 1966, dans Leyens & Yzerbyt, 1997, p. 153) le renforcement des valeurs traditionnelles, car l'objet retiré est toujours recherché. Donc, par ce repli identitaire, c'est l'amour exclusif qui se renforce, et non l'amour universel prêché par Jésus dans la loi nouvelle.

En somme, le fait de ne pas travailler pour la refondation de ces valeurs ne peut que laisser les individus dans les situations conflictuelles. La personne humaine possède une aptitude à s'adapter aux changements institutionnels (Watzlawick, Beauvin & Jackson, 1979, dans Panu, 2007, p. 67), mais « il semble que cette aptitude ne soit possible que pour autant que ne sont pas

bafouées les prémisses du troisième degré concernant son existence et le sens du monde dans lequel il vit ». De plus, l'être humain semble bien mal équipé

pour faire face aux incohérences qui menacent ses prémisses du troisième

degré ou du niveau des valeurs.

Ainsi, donc, pour que l'individu retrouve sa congruence, les apports étrangers doivent eux-mêmes subir des transformations, de manière qu'ils ne soient plus perçus par la culture autochtone, comme éléments étrangers, mais plutôt comme partie intégrante d'elle-même. Concernant notre terrain de recherche, il n'y a qu'un siècle qui vient de se passer depuis l'arrivée de la culture occidentale véhiculée en grande partie par le christianisme. Ce ne serait donc pas seulement une question de méthodologie (ignorance systématique de la culture locale) qui a apporté une incohérence dans le système des valeurs de l'individu d'aujourhui, mais il y a aussi **le facteur temps.** 

En général, « plusieurs générations sont nécessaires » pour se défaire d'une norme acquise (Mac Neil et Sherif, 1976, mentionnés par Leyens & Yzerbyt, 1997, p.166). Le temps d'initiation par les missionnaires a été court. Le suivi assuré par les autochtones, soucieux plus de l'héritage chrétien à transmettre, et moins des besoins des personnes, à qui le message est transmis, n'aurait apporté qu'un renforcement de l'ambivalence, ou du soulagement de cette dernière, par la création des sectes ou d'autres groupes de vie.

Les différences qui, dans le temps, ont causé les guerres et les atrocités que les gens se sont perpétrés les uns envers les autres, devraient atuellement inspirer la reconnaissance collective de l'harmonie potentielle (nous soulignons) inhérente à la diversité (De Mello, 1994). Le dialogue de reconnaissance repose, selon Eckmann (2004, p. 252), sur « la compétence de savoir protéger ses propres droits et sa propre dignité, et de savoir respecter les droits et la dignité de l'autre, mais aussi et surtout, sur la capacité de faire face à l'ambivalence et à la complexité ». C'est la diversité culturelle qui est à jour au temps où nous sommes.

# 6.3.1 Quelques recherches sur les valeurs traditionnelles rwandaises

Erny (2005) qui a fait une étude sur l'éducation traditionnelle au Rwanda, entend par valeur une mesure d'estimer un être ou un acte, ce qui justifie un comportement, une référence pour légitimer une attitude ou prescrire une action, ce qui sert de repère pour juger les conduites humaines. S'interroger alors sur les valeurs qui ont cours dans une société conduit à détecter ce que celle-ci se représente ou se propose comme modèle dans l'ordre pratique, esthétique ou intellectuel, et qui donne une satisfaction aux aspirations du cœur et de l'esprit de la population.

Pour l'auteur (Erny, op. cit.), on se fait une image très différente d'une population, selon qu'on l'étudie en fonction de ce qu'elle s'imagine être, de ses normes et de ses idéaux moraux, ou au contraire, en fonction de ce qu'elle est « réellement », c'est-à-dire au travers de comportements observables. Les deux approches ont été, confirme Erny (2005), utilisées pour déterminer les valeurs des Rwandais. La première a été bien représentée par la plupart des premiers auteurs rwandais (Kagame, 1954; Bigirumwami, 1964; Bushayija, 1961, etc.) et d'une manière encore plus appuyée par Nothomb (1963, 1965); l'autre est plutôt celle des chercheurs qui ont rayonné à partir du Centre de Recherches de Butare/Rwanda, en particulier Maquet (1954), D'Hertefelt et De Lame (1987), Codere (1973), etc.

Toutes ces approches s'accordent sur le fait que parmi les nombreuses valeurs qui guidaient la vie des Rwandais, la plus recherchée et la plus recommandée était « la noblesse du cœur qui se traduit littéralement en Kinyarwanda par « ubupfura bw'umutima ». Cette noblesse basée sur le cœur, siège de sentiments

100 Role de l'education à la paix dans le developpement intégral de la personne

et moteur moral, se distingue bien entendu de la noblesse sociale ou familiale. C'est une noblesse choisie par l'individu et non reçue par l'hérédité. Selon Erny (2005), le noble de cœur (imfura y'umutima) est cette personne qui se respecte et qui respecte les autres, qui dit la vérité, qui dédaigne le mépris, la trahison et le mensonge. Cette personne est appelée en Kinyarwanda, l'Inyangamugayo, l'homme intègre. Nous dirions que c'est quelqu'un dont l'éducation intégral a réussi, un sage qui vit pleinement et qui cultive de bonnes relations avec les autres. Il dépasse tout ce qui différencie les hommes, et considère toutes ces différences comme objet de complémentarité. Le vrai noble, c'est le type de personne qu'il nous faut pour la culture de la paix.

Pour Crépeau (1985) « l'ubupfura » est une qualité englobante : elle suppose l'intelligence (ubwenge) et le courage (ubugabo, ubutwari) de sorte que, ni l'ignare, ni le sot ni le lâche, ni le vaurien ne peuvent prétendre au titre de noble, « l'imfura ». « L'ubupfura est faite de dignité, de bienveillance attentive, de fidélité, de politesse, de gratitude, de discrétion, de réserve, de modération, de souplesse et de sérénité » (Crépeau, 1985 p. 180). Eduquer aux valeurs au Rwanda comme dans plusieurs autres cultures africaines exigeait de l'éducateur d'être, connaisseur de la matière, transmetteur et modèle.

#### 6.3.1.1 Technique de transmission des émotions et des valeurs collectives

Pour Erny (2005), quand il s'agit d'amener l'enfant à prendre en lui les valeurs et dont sa société est porteuse, l'incessante **imprégnation** par le milieu, **le modelage** lent et imperceptible de la personnalité selon les normes immanentes au groupe, sont plus décisifs que tout autre mode de transmission.

Néanmoins, les émotions et les valeurs au Rwanda, se transmettent aussi d'une génération à l'autre par l'entretien de la mémoire collective. Comme Kagame (1954, p. 250) le postule, « il y a certains acquis auxquels il est impossible d'accéder, par exemple, au point de vue culturel, au point de vue de la mentalité et des agissements, qui concernent la manière de se tenir et de

converser, une certaine tournure de langage en son cercle social, si on n'a pas sucé tout cela dans le lait maternel ». En d'autres mots, au Rwanda comme dans toute autre culture, une socialisation systématique et spécifique modèle l'individu selon les valeurs de la société où il est. En général, l'éducation du garçon était différente de celle de la fille, mais avec un axe commun qui fait le contenu même de ces deux éducations.

Il s'agit du patrimoine culturel commun, c'est-à-dire, du système des valeurs en vigueur et de la langue qui en est le véhicule et le dépôt. La transmission de ce patrimoine comportait « la perception de soi comme individu et comme membre de la société, la conception du monde, des choses et de l'être-au-monde, la perception de l'espace et du temps, la profondeur historique de la personnalité grâce à la connaissance de sa généalogie et par l'initiation à l'histoire de la région et du pays » (Sebasoni, 2000, p. 58)<sup>57</sup>.

La famille restait attentive à transmettre le patrimoine culturel du groupe familial, voire même de la patrie, pour éveiller l'intelligence des enfants. Il s'agissait, selon Kagame (1954), de raconter à l'enfant l'histoire concrète de son groupe social qui s'exprimait à travers les généalogies, c'est-à-dire l'évocation des liens de parenté, à travers les liens d'amitiés, les cas d'inimitiés, les relations de dépendance, les actes de gratitude, les relations de réciprocité avec d'autres groupes, les faits marquants du passé, la personnalité des membres les plus illustres, les relations avec les chefs et les rois, etc.

Les pères et les oncles maternels, durant les entretiens très intimes, transmettaient à l'enfant ce qu'eux-mêmes avaient appris de leurs parents, au

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Panu-Mbendele (2005) développe cette même idée sous la terminologie de la « membralité » entendue comme fondement de toute la conception négro-africaine de l'homme et de l'univers dans lequel il s'est trouvé jeté. Toute sa thèse repose sur l'idée que l'agir de l'homme africain ne peut être vraiment compris que si l'on tient compte de la conception selon laquelle l'homme est un être fondamentalement relié à Dieu (la théotropie, membralité verticale), au monde des vivants et des morts (membralité horizontale) et à l'univers tout entier (osmose, membralité cosmique). Cette thèse est redevable à Bimwenyi-Kweshi (1981 : Discours théologique négro-africain. Problèmes des fondements. Paris, Présence africaine).

sujet de la vie intérieure de leur groupe et des amitiés qu'ils avaient contractées par le passé. Ainsi une tradition amicale (ubuzare) était entretenue et perpétuée auprès des descendants des groupes amis. Ces descendants recevaient, par le fait même, le devoir sacré de se prêter concours mutuellement. Contrairement à cela, il existait aussi des traditions d'attitudes inamicales (ubwehe), revers des attitudes amicales. Il s'agit de ce que Panu-Mbendele, (2008) appelle « la solidarité négative »58. Au nom de cette solidarité, lorsque se présentait l'occasion de nuire au groupe « ennemi », on n'y manquait pas, bien pire, on y prenait plaisir, croyant accomplir par là le devoir sacré de loyauté envers ses ascendants.

L'enfant qui écoute toutes ces histoires, enregistre inconsciemment la matière de son futur comportement envers certains groupes sociaux. S'ils ont été décrits comme amis, il s'efforcera de se montrer amical envers eux, mais s'ils ont été décrits comme ennemis, il n'attendra que le moment où il pourra venger les siens, grands-parents ou même arrière grands-parents (Kagame, 1954). Une telle vengeance se ruminait donc, même à travers des générations. Ainsi arrivait-elle parfois à décimer des lignées entières!

Par souci de remplir ce devoir familial, tout était permis, même le mensonge. Erny (2005) en déduit avec justesse que les traditions rwandaises couvaient des conflits dans ce sens que le courage, l'intelligence, la solidarité et la noblesse du

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> L'auteur recourt à plusieurs exemples douloureux pris dans l'actualité africaine contemporaine pour étayer sa thèse. Deux d'entre eux se rapportent au Rwanda. Voici ce qu'il écrit : « La femme a toujours été victime des combattants dans toutes les situations de guerre. Mais le niveau qu'on a atteint aujourd'hui en Afrique Noire dépasse tout entendement. Dans la guerre dans l'Est du Congo, par exemple, le viol de la femme est devenu une arme de guerre. La femme est systématiquement outragée dans sa dignité de femme de la manière la plus déshonorante pour elle, pour sa famille et pour son clan. Les traditions négro-africaines vénèrent pour ainsi dire la femme, parce qu'elle est avant tout mère et donc gardienne de la vie qui constitue, aux yeux de la tradition, la valeur suprême. En déshonorant ignominieusement cette femme mère-de-la-vie, on vise à l'anéantir psychologiquement, espérant ainsi parvenir à paralyser pour longtemps le groupe « ennemi », qui est en réalité un groupe « frère ». Dans le même ordre d'idées, les massacres systématiques qui ont eu lieu au Rwanda en 1994 et qui se sont exportés dans l'Est de la république démocratique du Congo - une nouveauté dans l'histoire de l'Afrique Noire par son ampleur, eu égard au respect légendaire de la vie, la valeur par excellence - sont une solidarité négative, un abus massif de la solidarité ethnique, de la solidarité entre tous les « frères/sœurs » humains (baana beetu), bref abus massif de la membralité horizontale » (Panu-Mbendele (2008), Le rôle clinique de la culture dans la vie quotidienne. Pertinence et non pertinence pour l'individu de la conception membrale négro-africaine, (p. 12-13). Conférence prononcée à l'Institut Supérieur des Sciences de Développement Rural de Kananga (RDC), le 05/02/2008. Texte en publication).

cœur, valeurs suprêmes des Rwandais, n'arrivaient pas à transcender la violence quand il s'agissait de venger un affront essuyé par un membre du groupe.

Ce comportement peut être décrit comme le côté pervers de la tradition culturelle africaine qui préconise « la valeur de la vie ». Or s'il n'y a pas d'unité entre les individus, c'est la mort du cercle communautaire d'où, la nécessité des corrections par la réconciliation.

# 6.3.1.2 Conception traditionnelle des valeurs de la paix

Mulago (1980) souligne que dans les traditions africaines, la paix était une des valeurs les plus précieuses et les plus appréciées, et constituait une des préoccupations majeures des peuples. Elle était conçue comme une dynamique d'équilibre, de stabilité et d'harmonie, qui se développe tant au cœur de l'individu que dans son environnement social et cosmique. Elle permettait de jouir de la belle vie, de la culture pragmatique et optimiste, de l'autonomie, de l'apaisement de l'esprit et du corps, de l'unité et de la tolérance.

Dans la conception rwandaise traditionnelle comme d'ailleurs dans la tradition africaine traditionnelle en générale, la paix est en relation directe avec la prospérité. Prospérité entendue au sens du bien-être matériel et économique, au niveau individuel, familial et social.

La paix c'est aussi l'harmonie dans les relations avec l'entourage, avec la nature, avec le monde des esprits et avec l'Etre Suprême<sup>59</sup>.

# 6.3.1.3 La conservation des valeurs de la paix à travers les rites

L'importance de la paix se percevait à travers la volonté, les rites et coutumes avec lesquels elle se conquérait et se préservait dans la société traditionnelle.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> On sera donc en paix quand on est en bons rapports avec toutes ces catégories quand aucun trouble intérieur ou extérieur ne provient d'elle pour nuire à sa propre tranquillité (Ndikumasabo, op. cit. p. 267). Lire aussi la triple membralité développée par Panu-Mbendele (2005, 2008).

Par les rites et coutumes, nous entendons les mécanismes mis en place et acceptés socialement et culturellement pour sauvegarder la paix sans laquelle la société serait en péril (Niyirora, 2009). Ces rites et coutumes se rapportaient à la réconciliation.

En effet, quotidiennement, la société traditionnelle avait besoin d'une réconciliation avec ses différentes composantes pour maintenir l'harmonie dans ses rapports. « Le terme réconciliation est rendu en Kinyarwanda par « kwiyunga » qui a deux significations : « réparer une fracture (dimension corporelle) et réparer une relation brisée par un différend (relation interpersonnelle) » (Ntampaka, 2002). Dans la justice traditionnelle, tout le monde fait parti du problème et de la solution. C'est la communauté qui prime, ce ne sont pas les individus.

Les procédures de réconciliation sont variées, nous citons entre autres la justice communautaire (*Gacaca*), qui, pour les parties en conflit, se concluait par le fait de boire ensemble, dans une même cruche. Si le tort était trop important comme l'assassinat d'un membre d'un groupe familial par un membre de l'autre groupe, un mariage était souvent nécessaire entre deux membres de deux familles en conflit (Friedli, 2002).

A côté de cette justice communautaire, la société rwandaise connaissait d'autres mécanismes pour préserver l'harmonie sociale comme le pacte de sang, « ubunywanyi », c.à.d. l'action de se boire le sang mutuellement (Kagame, 1954). « Le pacte de sang est donc le don par excellence, puisqu'il est don de soi, fusion dans l'autre, entrée et réception dans la famille de son ami, entraînant communion de biens et d'intérêts. Il ne peut s'ajouter à l'union naturelle qui est parfaite, mais il l'imite et s'efforce d'introduire l'ami dans le courant vital qui unit les membres d'une même famille, en lui infusant le principe d'où découle toute parenté : le sang » (Mulago, 1965, p.79). Le pacte de sang reste sans aucun doute, un renforcement de l'individu, de la famille et du clan et à plus forte raison, il est un élément très important dans le maintien des relations

pacifiques dans la communauté, dans la mesure où chacun respectait ses engagements ou les termes de l'alliance. Le pacte d'alliance entre les familles comportait **des devoirs et des droits** qu'il fallait soigneusement respecter.

Encore une fois, il est regrettable que l'évangélisation et le système scolaire du temps colonial, n'aient pas bâti sur ces valeurs traditionnelles pour la sauvegarde de la paix.

### 6.3.2 Considérations psychologiques des valeurs rwandaises

### 6.3.2.1 La danse et la musique, médiation mystique et sociale

Dans la religion traditionnelle rwandaise, le rite d'initiation qu'on appelait « kubandwa», s'exécutait avec plusieurs danses, de telle manière que si ceux qui devraient être initiés n'étaient pas encore en transe on était obligé de continuer jusqu'à ce que ces émotions mystiques apparaissent. Le double sens du mot **mystique** mérite d'être rappelé. Selon Odent (2008, p. 99) « mystique » vient du mot grec qui suggère à la fois « la fermeture des sens », c'est-à-dire l'élimination d'une certaine sorte de connaissance, et aussi « l'entrée dans le monde des mystères », c'est-à-dire l'accès à une sorte de connaissance.

Dans la médiation mystique, le médiateur est expert dans le maniement du langage figuratif (Watzlawick, 1986). Parlant du guérisseur (nganga), Panu (2007, p.306) voit qu'il recourt « tantôt à la danse et à la musique, tantôt à la dramatisation et à la théâtralisation dans lesquelles les mythes anciens jouent un rôle non négligeable. Le guérisseur traditionnel utilise en outre des proverbes et des rituels, parle parfois une langue mystérieuse, la langue des esprits, que seuls les initiés peuvent comprendre, et il manie admirablement la métaphore ».

En fait, selon Odent (2008), cela s'explique par le fait que la technique du musicien permet de transmettre des émotions par des sons, celle du danseur

éveille des émotions induites par les mouvements du corps et les rythmes et la poésie exprime les émotions au moyen de cette forme élaborée qu'est le langage.

Ce qui rend les rituels des groupes rythmiques efficace est que « chaque individu tire quelque chose des rythmes qui résonnent en lui » (Newberg & al., 2003, pp.286-287, dans Panu, 2007, p. 204). (...) « Les tensions et relâchements musculaires répétés peuvent aussi produire des réactions émotionnelles. Des stimuli auditifs et visuels répétitifs, commandent les rythmes corticaux et peuvent produire chez des humains des expériences intensément agréables et ineffables ». Cette étude a montré qu'au cours de pratiques de la méditation, il y avait une variation significative du rythme cardiaque, indiquant qu'il y avait des altérations sensibles du système nerveux autonome, et pas seulement une simple réaction relaxante. (Newberg & al., 2003, pp.286-287, dans Panu, 2007, p. 204).

Avec l'arrivée du Christianisme au Rwanda, les manières traditionnelles rwandaises de se connecter à Dieu par la danse étaient prohibées et dites païennes. Or, on se rend compte que dans plusieures cultures, « certaines œuvres d'art -les cathédrales gothiques, les temples indiens, le Sphinx égyptien, les hymnes sanskrists, la musique de Bach, le plein chant grégorien, par exemple- ont à l'origine, pour raison d'être, le besoin humain de transmettre des émotions mystiques » (Odent, 2008, p. 104).

Pour ceux qui ont voulu refaire de cette tradition rwandaise le choix du véhicule par lequel ils exprimeront leur connexion divine, la honte et la culpabilité étaient un obstacle. En effet, les Rwandais ont appris une autre voie de médiation, celle des prières récitées et celle de l'adoration, tout en restant discrètement rattachés à leurs traditions, ce qui ne formait qu'une ambivalence qui n'a avantagé aucune de ces deux voies. Pour De Mello (1994) le sentiment de plénitude spirituelle que l'on recherche universellement, l'expérience d'une joyeuse connexion divine, transcende toutes les barrières culturelles ou

religieuses, et elle a été vécue depuis des temps immémoriaux par des êtres appartenant à toutes les traditions.

Les humains de toute culture ont constamment dénoncé les différences de leurs congénères. On présume toujours que si nos perceptions sont justes et qu'elles constituent alors la *vérité*, celles des autres, si elles en diffèrent, sont fausses. Un pas vers la résolution pacifique des conflits, selon les psychopédagogues Bar-Tal et Rosen (2009) et Salomon (2004), est de se rendre compte de ce biais qui nie la vérité de l'autre. Ces auteurs suggèrent donc que l'éducation à la paix devrait s'efforcer d'éradiquer ou transformer cette culture de délégitimation de l'autre. C'est ainsi que le brassage des éléments de la culture fondamentaliste et ceux de la culture fondamentale répond au processus de paix.

Tableau 4. Changement de perspective

| Niveaux d'analyse | Options fondamentalistes           | Perspectives                 |
|-------------------|------------------------------------|------------------------------|
|                   |                                    | fondamentales                |
| Doctrine          | Orthodoxie: définir la vérité et   | Pensée complexe : relativité |
|                   | l'erreur de façon conforme à la    | culturelle et langage        |
|                   | tradition                          | métaphorique-                |
| Ethique           | Morale du commandement et de       | Morale adaptée à la          |
|                   | l'interdiction: Le bien et le mal  | situation: confiance et      |
|                   | doivent être séparés de façon      | authenticité comme style     |
|                   | normative (rigidité et punitivité) | de vie (« règle d'or »)      |
| Politique         | Le but est de vaincre l'empire du  | Compassion: façonner un      |
|                   | mal.                               | espace de « convivence »     |

Source: Friedli (2009, p.18)

Pour Friedli (2009, p.18), le but intrinsèque des dialogues interculturels et interreligieux ou interethniques « n'est pas donc l'affirmation absolue de sa propre vérité, de sa justice irréprochable et de sa politique inattaquable, mais la commune recherche interdisciplinaire, compétente et concrète, afin de garantir ensemble la survie matérielle, sociale et en dignité ». Ce qui implique des réponses pratiques aux besoins humains fondamentaux pour prévenir la violence (Burton, 1990; Fisher & al. 2002 ; Galtung, 1996 ; Staub, 2003). Pour

Peck (1998), le changement est nécessaire mais une certaine dose d'attache aux traditions est aussi un moyen qui sécurise les personnes. Les recherches en socio-pédagogie (Lahaye, Pourtois, Desmet, 2007, p. 355) donnent raison à ces deux arguments précédents en montrant que la transmission de valeurs se manifeste naturellement, à la fois, par « une dynamique de rupture et par un mouvement de continuité »

#### 6.3.2.2 La satisfaction du besoin de connexion par rites et rituels

Pour une pédagogie du changement, les pschopédagogues Pourtois et Desmet (2004) proposent une éducation qui suit le schéma des besoins humains car c'est à travers le même schéma que la socialisation a renforcé les mêmes habitudes. Donc, en cherchant à satisfaire les besoins, le changement et la croissance deviennent possibles. Dans la tradition rwandaise, on trouve que chaque étape de la vie était accompagnée de rites.

Les rites sont définis par Tournet (1995, p.61, dans Panu, 2007, p.195) comme, « les jointures du monde, la porte de communication de l'individu et du groupe avec le sacré ». Ces cérémonies ont pour but de réconcilier l'individu avec sa communauté, sous la forme d'un psychodrame, sorte de thérapie familiale qui inclut les déjà nés et les non encore nés! Pour De Heusch (1971, p.245, cité par Panu, 2007, p.195), les rites individuels ou collectifs sont « une catégorie autonome du langage parlé ou gestuel. Ils introduisent un projet d'ordre pour défendre et restaurer l'être dégradé » ou pour accroître le potentiel vital de l'individu. Les rites peuvent être cycliques ou structurels quand toute la communauté est conviée.

Des rites occasionnels se présentent quand il y a dérèglements historiques de l'ordre collectif et cyclique. Il y a aussi des rites transitifs ou initiatiques qui renvoient à un temps irréversible, sur le plan socio-biologique ou spirituel.

Du point de vue psychologique, les rites créent une sorte de symbiose entre l'individu, le guérisseur, qui est dans notre cas le médiateur et le public. Ils permettent à l'individu de dépasser ses propres pensées, sentiments et actions, de s'insérer dans les préoccupations collectives et d'expérimenter le lien qui l'unit à sa société (Peltzer, 1995). « La présence des Nganga du Kongo (Panu, 2007, p. 295) « élus par les ancêtres et envoyés au milieu du peuple pour s'occuper de son bien-être intégral, est le signe le plus évident de la proximité des ancêtres et la garantie de leur protection ». Les guérisseurs spirituels ou les médiateurs rentrent évidemment dans cette catégorie des signes de la présence bienveillante des forces spirituelles. Cette assurance permet à l'individu et au groupe d'affronter l'avenir en toute confiance. Cette attitude se trouve bien exprimée dans les rites.

c'est la communauté, dans son activation de force guérissante, qui soigne et qui est soignée. Le rôle du guérisseur est d'être le point focal d'intensité d'un dévouement inébranlable à la guérison et de confirmation de la capacité de la communauté de s'auto-guérir (Katz & Wexler, 1989).

Le succès de la médiation communautaire, comme « la guérison psychothérapeutique, ne peut s'expliquer que par l'activation de la zone guérissante qui se trouve dans le malade lui-même » (Panu 2007, p.296), le changement des attitudes aussi nécessite l'activation de la conscience profonde de la personne en ses potentialités pour les bonnes attitudes. La particularité des médiateurs consistent à accéder, ensemble, avec les entraînés, à cette zone et à l'activer. Or nous l'avons vu, dans la religion traditionnelle comme dans le christianisme moderne, il y a les rites sensationnels.

Pour le souligner Panu (2007, p. 300), dans la technique du joining, « lors de l'intervention, le thérapeute joue un rôle important avec la famille » et le patient pour les rassurer « surtout au moment où commencera la déstabilisation de l'ancienne structure destinée à céder la place à une nouvelle structure plus appropriée ». Il en est de même, pour les médiateurs communautaires lors de la résolution pacifique des conflits, mais ici, il ne s'agira pas de remplacer une

structure par une autre, mais de négocier le point d'entente entre les deux structures.

Dans la médiation, la personne initiée est appelée au dépassement pour rester à la hauteur de sa mission. Elle doit avoir conscience qu'elle est établie comme médiatrice entre les deux mondes. Donc, elle doit faire en sorte qu'elle reste en contact avec le monde des vivants, en cultivant la noblesse du cœur, et avec le monde des ancêtres, des saints par le rituel de la louange exécutée selon le modèle traditionnel et l'adoration innovée par le christianisme, le tout devant se confondre dans la méditation perpétuelle. Ainsi, dans la tradition dynamique de la culture rwandaise et du christianisme, le rite de nomination peut inspirer l'idée de passer de la culture conflictuelle à la culture de paix.

#### 6.3.2.3 Le nom comme projet de vie

Les Rwandais, dans leur socialisation, exerçaient un contrôle efficace sur leur progéniture, de telle manière que l'autoritarisme et le conformisme étaient et sont encore dans les normes bien appréciées (De Zalia, 2009). Cependant, quelques indices montrent que la culture rwandaise reconnaît la liberté de l'individu, tout en la situant dans le contexte de relations. Le premier indice se trouve dans le processus de nomination, où chaque individu a son propre nom qui indique le contexte dans lequel il est né, et quel projet la communauté attend que la personne réalise librement. Niyirora (2009) souligne qu'il y a aussi la liberté dans le choix de vie, ce qui est difficile à admettre car la famille pouvait toujours donner son dernier mot.

Un autre indice de la liberté individuelle concernait les différentes alliances, telles que les alliances d'amitié, les alliances de pacte de sang et les alliances d'intérêt. Dans l'Association APAX, pour la socialisation, dont l'objet est l'acquisition des valeurs de la paix, chaque individu a reçu un nom qui est un attribut de la paix avec l'objectif de rendre compte, chaque trois ans, de ses

réalisations en vue de la promotion de la paix (Uwimanimpaye, 2003). Les résultats de cette socialisation seront développés dans la partie pratique.

### 6.4 Conclusion au chapitre 6

Ce chapitre six, qui est le dernier des chapitres théoriques, a mis ensemble les pratiques possibles pour réduire la violence et l'agression (Staub, 2003). En d'autres mots, c'est l'amour traduit en actions pratiques (Odent, 2008) qui prévient la guerre, la violence et l'agression et non pas la réponse de l'agressivité à l'agressivité. Un sage rwandais, le monarque Mutara III, Rudahigwa avait compris cette philosophie quand il conseilla à ces collaborateurs de ne pas s'attaquer aux révolutionnaires, mais d'examiner les causes sous-jacentes à ce comportement et d'y remédier. Cela donne la ligne directrice de notre travail. En face de la violence qui s'éparpille dans le monde à la manière d'une métastase de la guerre cellulaire (Appadurai, 2009), une contribution de la psychologie pédagogique serait d'aider les personnes à se munir d'aptitudes nécessaires pour satisfaire leurs besoins, qui peuvent être matériels, sociaux et spirituels, tandis que celle de la psychologie interculturelle serait dans la valorisation des différences culturelles.

Dans ce chapitre, nous avons développé trois parties dont la gestion des émotions, la gestion des conflits et l'intégration des valeurs modernes dans la tradition. Nous nous sommes référée aux auteurs Bar-On (1997), Chabot, (1998) et Goleman (1997) qui, en plus d'utiliser l'émotion pour éduquer, suggèrent comment éduquer les émotions elles-mêmes. La clé de cette pratique est la communication, avec soi-même et avec Dieu dans la méditation (Tolle, 2005; De Mello, 1994), avec le cosmos (Panu, 2007) ainsi qu'avec les autres, par l'expression et l'écoute empathique (Chabot, 1998; Rogers, 1998). Cette empathie qui se met au service de l'autre, par le don de soi s'obtient par une éducation à la réalisation de soi ou congruence (Higgins, 1987) ou à la

découverte de son image réelle qui est amour (Walsh, 1997). Ainsi, ici on comprendrait la raison d'être de la méthodologie d'APAX pour la médiation mystique, sociale et technologique qui répond au besoin de connexion et de liberté, si on restait fidèle à la dénomination de Staub (2003) qui a identifié sept besoins dont les deux précités et à l'éducation, au Rwanda, qui incluait l'amour dans toutes ses dimensions et la liberté limitée. A notre avis, s'il y a satisfaction du besoin d'amour (connexion) et du besoin de liberté, qu'il faut éduquer pour la paix, il y a affirmation des valeurs de la paix, soit de l'amour (spiritualité, tolérance et don de soi) et de la liberté (la conscience éveillée).

Après ce chapitre, nous allons aborder la partie pratique qui s'étend sur trois axes : la méthodologie, la présentation et l'analyse des résultats, ainsi que sur la discussion des résultats.

# B. PARTIE PRATIQUE



# **Chapitre 7 : Méthodologie**

« Chers jeunes de toutes langues et de toutes cultures, une tâche élevée et exaltante vous attend : être des hommes et des femmes capables de solidarité, de paix et d'amour de la vie, dans le respect de tous. Soyez les artisans d'une nouvelle humanité, où les frères et les sœurs, membres d'une même famille, puissent vivre enfin dans la paix (Pp. Jean-Paul II)» $^{60}$ .

#### Introduction

Le présent chapitre fait une brève présentation de notre terrain de recherche, c'est-à-dire les communautés de l'Association APAX (association pour l'éducation chrétienne aux valeurs de la paix) au Rwanda. Ce chapitre décrit par ailleurs les méthodes et procédés utilisés pour tester la validité de nos hypothèses. Il expose également les démarches suivies pour l'interprétation des résultats.

#### 7.1 Présentation du terrain de recherche : « APAX RWANDA »

Les recherches sont faites auprès de l'Association pour l'Education Chrétienne aux valeurs de la paix au Rwanda « APAX RWANDA ». Le siège de l'association est localisé dans le District de Gakenke à JANJA, Secteur Janja, Paroisse Janja dans le Diocèse Catholique de Ruhengeri. Elle a également une branche à Muramba, Secteur de Matyazo, District de Ngororero, Province de l'Ouest et à Gitarama, District de Muhanga, Province du Sud. C'est une association qui a

 $<sup>^{60}</sup>$  Jean Paul II, Dialogue entre les cultures pour une civilisation de l'amour et de la paix, message du  $1^{\rm er}$  Janvier 2001,  $n^{\circ}22$ .

comme valeurs «l'amour et la liberté qui concilient la culture traditionnelle et la culture chrétienne ».

#### A) Brève historique de l'APAX

Cette association a vu le jour en 2001 pour répondre aux nombreux défis résultant du génocide au Rwanda en 1994, de la guerre des infiltrés de 1997 – 2000 et des conséquences de ces deux événements pour cette région.

Parmi les activités réalisées par cette Association, nous pouvons citer : l'écoute active des gens traumatisés, les soins donnés aux enfants orphelins, la réduction de l'ignorance par l'alphabétisation des adultes et des jeunes handicapés, l'aide en frais de scolarité des élèves qui font le rattrapage parce qu'ils ont dû arrêter leur scolarité à cause de la guerre ou de la pauvreté, l'encadrement dans l'éducation spéciale des handicapés, l'intégration des jeunes déscolarisés à l'éducation formelle, l'initiation de petits projets générateurs de revenus, la médiation des conflits.

#### B) Raison de Fondation de l'Association et motivations

Dans la période d'après-guerre les gens souffrent de divers maux provenant du traumatisme de la guerre et continuent à exacerber la violence les uns envers les autres (Nzabandora & al., 2008). Parmi ces maux dont souffre la population on peut citer l'isolement, la solitude, ou encore le désespoir qui conduit à la passivité, à la perte d'estime de soi et enfin à la pauvreté. Cette pauvreté engendre des sentiments d'injustice (Staub, 2003), de haine, de jalousie qui se traduisent par des violences diversifiées et continuelles. Comme association sans but lucratif, apolitique, d'intérêt commun et intercommunautaire, APAX a pour but de répondre aux besoins spirituels, socioculturels et économiques qui seraient à la base de certains traumatismes, du manque de paix intérieure et des violences. APAX s'engage dans cette voie en vue de bâtir la Paix.

#### C) Vision et Objectif d'APAX

L'objectif premier est d'éduquer aux valeurs de la paix ou faire de la médiation pour la paix. Eduquer à la paix pour contribuer à la reconstruction du pays, tout en refondant les deux cultures superposées, la culture rwandaise et la culture chrétienne, telle est la vision de l'APAX. Cette vision amène à mettre un accent particulier sur les caractéristiques de l'éducation chrétienne catholique qui s'articule sur le savoir, le savoir-faire, le savoir être et le savoir-servir par le biais de différents programmes de cours et des entraînements conçus à cette fin. Ces éléments ont conduit à fixer entre autres les objectifs spécifiques suivants:

- former des artisans de la paix capables d'aborder toutes les couches de la population rwandaise
- réparer le tissu social brisé par la méfiance, la violence et la haine grâce à l'exercice de la médiation des conflits, la non-violence et la bonne puissance ou l'acquisition d'une force mentale et physique
- ➤ libérer les gens de leur tristesse et de leur rancune en leur accordant l'occasion de donner des idées sur les valeurs prioritaires à utiliser pour une éducation à la paix
- ➤ éradiquer les sentiments de désespoir, de haine et de méfiance en initiant des activités religieuses et sociales productives entre les différents groupes de l'Association pour les répandre dans l'entourage
- ➤ créer un espace de dialogue comme lieu d'épanouissement pour les différentes catégories de la population rwandaise et donner une formation solide aux formateurs des clubs dispersés ici et là dans le pays.

#### D) Approche stratégique de l'APAX

L'approche choisie par APAX pour éduquer à la paix est une approche qui permet à la personne humaine de se développer dans toutes ses dimensions, c'est-à-dire une approche holistique en vue du développement intégral de la personne qui aboutira à sa transformation, celle de sa communauté, de sa culture et de sa structure. Pour atteindre cet objectif de donner à l'être humain et à la communauté une éducation intégrale pour la Paix, trois stratégies ont été choisies : des stratégies d'ordre spirituel (médiation mystique), d'ordre social (médiation sociale) et d'ordre économique (médiation technologique).

#### 1) Stratégies d'ordre spirituel (médiation mystique)

La stratégie de l'APAX consiste à aider les gens à être connectés à la force qui leur indique le bien indépendamment de leur religion, leur groupe d'appartenance, leur croyance. C'est une éducation à la conscience droite et à la vérité qui rend libre, donc capable de choisir toujours des actions qui conduisent à la Paix. La catéchèse et l'accompagnement spirituel des personnes constituent le terrain favorable pour la médiation spirituelle et la croissance en valeurs morales mais une méditation bien répétée y conduit davantage quand elle suit la louange rythmée de chants et de danses. En effet ces derniers exercices, nous l'avons vu au chapitre précédent facilitent la connexion de l'individu à la force qui guérit la détresse de l'âme et du corps.

### 2) Stratégies d'ordre social (médiation sociale)

Les membres de l'APAX exhortent les personnes à la communication sociale, intragroupe et intergroupe, dans différentes activités telles que la médiation des conflits, la pratique de la non-violence active ou évangélique et la sauvegarde des valeurs culturelles positives pour la Paix comme la danse et la musique, les soirées culturelles, le partage, etc.

#### 3) Stratégies d'ordre économique (Médiation technologique)

Ces stratégies répondent aux besoins physiologiques et économiques qui doivent être satisfaits pour qu'il y ait paix, sécurité, bien-être, etc. Comme il a été souligné dans l'introduction «le développement est un autre mot pour la paix 61» l'Association encourage les activités de développement tant individuel que communautaire.

#### E) Programme des cours

Le programme des cours dans l'éducation à la paix comprend normalement deux parties : la théorie et la pratique (Fisher & al, 2002) de la transformation individuelle, spirituelle et culturelle. C'est le modèle indirect d'éducation à la paix qui ne fait pas intervenir directement les partis opposés (Bar-Tal, 2009) et qui a ses effets dans une période à long terme. En théorie les membres de l'APAX apprennent les valeurs traditionnelles rwandaises pour la paix comme la noblesse du cœur<sup>62</sup>, les valeurs chrétiennes et universelles pour la paix résumées dans l'amour et la liberté, la connaissance de soi et des autres, les besoins fondamentaux et les droits humains et les principes d'une communauté viable. En pratique ils s'exercent aux bonnes relations avec soi, avec Dieu, avec l'autre, avec la culture et la structure du pays, avec la nature et au bon usage des biens matériels tout en gardant la conscience éveillée c'est-àdire tout en restant critiques Ils s'exercent aussi à la non-violence, à la bonne puissance, à la gestion des émotions et à la médiation pacifique des conflits. Pour assurer leur survie, ils s'appliquent également à l'élaboration et à la gestion de petits projets qui permettent aux gens de travailler ensemble et d'assurer leur bien-être.

<sup>61</sup> Le pape Paul VI (1967, § 87) dans son encyclique « *Populorum progressio* »

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Les membres de l'Association APAX s''évaluent périodiquement pour voir si leurs conduites correspondent à ceux du noble de cœu :(*Imfura y'inyangamugayo*, ni iyo musangira ntigucure, mwajya inama ntikuvemo, wapfa ikakurerera, yakira ntigusuzugure, yasonza ntiyibe).

APAX possède le conseil d'administration formé de douze personnes, le conseil exécutif formé de trois personnes et le conseil des communautés composé par les responsables de ces dernières.

#### G) Les communautés nouvelles d'APAX

APAX compte 5 communautés. Leur originalité consiste dans le fait qu'il s'agit de groupes d'hommes et de femmes, de clercs et de laïcs, de personnes mariées et célibataires, qui suivent un mode de vie de bâtisseurs de paix, inspiré par la forme traditionnelle franciscaine, adaptée en fonction des exigences de la société actuelle. Ainsi, seuls ceux qui choisissent l'état de vie religieux, vivent sous le même toit et mènent la vie régulière des religieux. Les autres s'organisent librement à l'état laïc et participent à volonté aux activités communautaires.

#### H) Personnel ressource

De 2007 à 2009, l'APAX a employé pour la formation de ses membres un personnel formé de vingt deux personnes qualifiées selon le domaine.

- 3 personnes pour l'encadrement moral
- 3 psychopédagogues, pour différents apprentissages
- 7 professionnels dans le domaine d'éducation à la paix
- 3 membres d'APAX pour la coordination d'activités
- 6 responsables des communautés pour le suivi quotidien.

# 7.2. Approche méthodologique de notre recherche

Notre recherche est du type de recherche que Lewin (1941) a qualifiée **d'Action Reaseach** traduit littéralement « **recherche-action** » ou « recherche active ». Selon Grawitz (2001), la notion de recherche active implique non seulement comme son nom l'indique l'efficacité d'une recherche appliquée, mais également un lien étroit avec la recherche fondamentale.

L'action research part de la conception lewinienne des rapports entre l'individu et ce qui l'entoure en termes de champ. Elle a pour objectif une production de connaissances : comprendre ce qui se passe mais en même temps, elle implique la participation des membres du groupe concerné par cette recherche. Les disciples de Lewin (Crozier, 1971; Dubost, 1972; Floyd Mann, 1961; Jacques, 1976; Lapassade, 1971; Moreno, 1954; Pagès, 1959, dans Grawitz, 2001) insisteront sur le changement qu'entraîne la recherche, **changement volontaire** (planned change) qui implique la relation entre le client auteur de la demande d'intervention et le consultant. Comme les théories et expériences de ces psychosociologues qui ont procédé à des recherches actives ou à des interventions visent à obtenir un changement dans le groupe ou l'organisation, « la recherche active devient alors développement organisationnel » (Grawitz 2001, p.821).

Ainsi, dans le cadre de la recherche active, nous avons organisé des interventions et des évaluations en faveur du changement pour la paix selon le schéma qui suit.

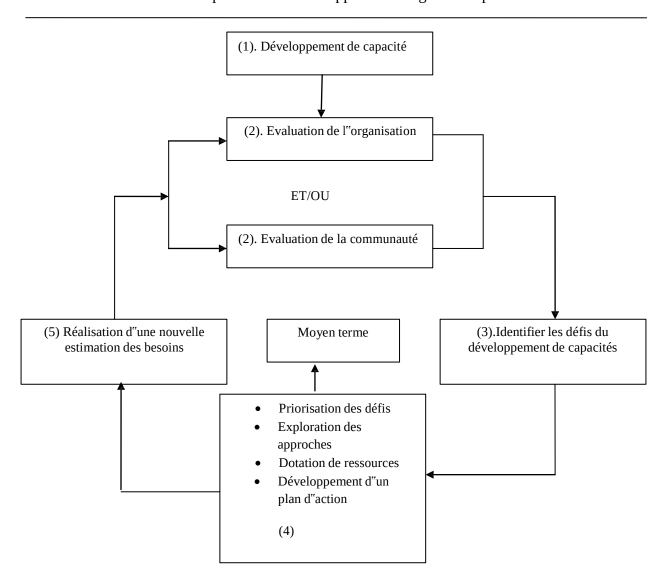


Figure 6. Processus de réalisation du développement des capacités dans une communauté (Fisher et al, 2002, p. 89).

Cette figure correspond à notre plan de recherche longitudinale (4 ans) avec mesures répétées (une évaluation chaque année). En s'inspirant des pyschopédagogues modernes du dévelopement (Pons et Doudin, 2007, p. 151), on vise « une pratique réflexive » où les étapes suivantes se succèdent :

- (1) des interventions pédagogiques ou professionnelles ;
- (2) des prises de conscience de cohérences et incohérences entre pensées et actions, entre croyances (conceptions et convictions) et pratiques ;
- (3) une analyse des actions (individuellement et collectivement);

Chapitre 7 : Méthodologie

- (4) des prises de positions et des ajustements ;
- (5) une modélisation active des pratiques en constante évolution ;

Cette méthode d'entraînement au changement s'inspirant de Lewin (1948, mentionné par Eckmann, 2004, p.104) présume que: « c'est au sein de petits groupes que l'individu est susceptible de réviser la perception de soi et des autres et de changer de comportements ». Par l'élaboration d'un modèle qu'il a qualifié de « rééducation », Lewin a fourni des instruments, qui servent aujourd'hui encore de trame de base à la plupart des pédagogies de rencontres intergroupes ou de workshop dans le domaine de l'éducation pour la paix. Ce concept de formation ou d'éducation innové par ce chercheur (Lewin, 1948, dans Eckmann, 2004, p.104) recouvre l'idée d'une « transformation fonctionnellement semblable à un changement culturel; il implique la modification des connaissances, de croyances et de valeurs, et celle d'attachement émotionnel et de comportements quotidiens » (nous soulignons).

Notre modèle d'éducation à la paix s'inspire aussi de Rogers (1972/2001) qui a démontré l'efficacité des groupes de rencontres dans le développement de la personne. Il s'agit de l'hypothèse d'une tendance à la maturation « growth » et à l'intégration de la personnalité de l'individu, technique qui consiste, grâce à l'interview, à aider le sujet à prendre conscience de sa perception du monde et de lui-même. C'est dans ce sens que nous parlons d'éducation à la paix pour un développement intégral de la personne. Nous avons pris la paix comme valeur terminale. Pour arriver à la paix, nous avons développé des formations visant l'amélioration des valeurs instrumentales que sont « le don de soi, l'éveil de la conscience, la spiritualité et la tolérance ». Les entraînements spécifiques (voir chapitre 5):

- ✓ pour le don de soi : la pratique empathique et réflexive
- ✓ pour l'éveil de la conscience : la conscience de soi et des autres
- ✓ pour la spiritualité : la louange et la méditation
- ✓ pour la tolérance : la pratique empathique et réflexive

#### 7.2.1 Hypothèses de travail

Notre recherche est basée sur l'hypothèse du psychologue social Staub (1993, 2003, 2006) qui affirme par les résultats de plusieurs recherches que les gens développent des attitudes de paix s'ils y sont entraînés. Elle est renforcée d'une part par l'hypothèse des pédagogues (Fisher & al., 2003), qui considèrent qu'une méthode efficiente d'entraînement aux attitudes de paix est celle qui s'enracine dans la culture. D'autre part cette hypothèse est corroborée par des recherches des psychopédagogues (Bar-Tal & Rosen, 2009; Salomon & Névo, 2002) qui précisent que les objectifs généraux de l'éducation à la paix devraient être orientés de manière à provoquer le changement des mentalités exclusives.

Ainsi, tenant compte de toutes ces considérations nous avons formulé nos 5 hypothèses spécifiques de la manière suivante :

- Hypothèse 1. Il y a plus de connaissances et de stratégies en faveurs de la paix, après l'entraînement qu'avant l'entraînement. Autrement dit, en éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs on améliore leurs connaissances et leurs stratégies en faveur de la paix :
- **H1.a** L'éducation à la paix est nécessaire pour la connaissance de soi et des autres.
- **H1.b** L'éducation à la paix permet le développement des stratégies utiles pour la paix.
- H1.c L'éducation à la paix fait découvrir les causes profondes qui sont à l'origine des conflits.
- H1.d L'éducation à la paix est une source d'innovations de projets pour la paix.

*Hypothèse* 2. Après l'entraînement aux attitudes de paix, tant dans les propos du personnel de soutien, que ceux du personnel d'administration et des membres actifs, les valeurs spécifiques de la paix sont fréquemment énoncées,

mises en pratique si bien que d'autres personnes se les réapproprient. Autrement dit, en éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, il en résulte une transformation personnelle, culturelle et communautaire en faveur de la paix (Bimwenyi, 1981 ; Galtung, 1996.

- **H2.a** Dans une éducation à la paix, le travail sur les valeurs (don de soin, éveil de conscience, spiritualité et tolérance) est un élément de base qui permet d'atteindre les objectifs assignés à la communauté comme la prise en charge et la plaidoirie en faveur des vulnérables.
- **H2.b** Une transformation des valeurs individuelles, culturelles (la réintégration des handicapés) et communautaires (solidarité, concertation) en faveur de la paix s'opère par des exercices d'intériorité et des travaux de groupes.
- **Hypothèse 3**. L'éducation à la paix d'un groupe de candidats médiateurs améliore leurs valeurs de la paix (don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance).
- **H3.a** Le don de soi s'améliore avec le temps d'éducation à la paix par la pratique empathique et réflexive.
- **H3.b** L'éveil de la conscience s'améliore avec le temps d'éducation à la paix.
- **H3.c** Le niveau de maturité spirituelle s'améliore avec le temps d'éducation à la paix.
- H3.d. Le niveau de tolérance s'améliore avec le temps d'éducation à la paix par la pratique empathique et réflexive
- **Hypothèse 4**. Les valeurs de la paix « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance » sont corrélativement liées les unes aux autres.
- **Hypothèse 5.** Il existe une influence du sexe, du type de vie et du niveau d'études sur les attitudes de paix, « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance », entendues comme valeurs de la paix.

#### 7.2.2 Choix de l'échantillon

Notre population d'étude était constituée par le personnel ressource de l'APAX, ses membres actifs et le personnel d'administration.

Au moment où nous avons fait le premier entretien, la population d'étude était de 120 sujets. Mais notre recherche a porté sur 104 sujets, les seize s'étant retirés ou ayant pris des engagements les empêchant d'être disponibles dans toutes les sessions. Concernant l'âge, la population rwandaise selon les données de 2009 se répartit en trois parties : les moins de 15 ans (42.1%), la population active (55.5), les plus de 65 ans (2.4%). L'espérance de vie étant de 50-52 ans, les personnes qui se sont présentées appartiennent à la même tranche d'âge des jeunes adultes (20-45 ans). Il y a exception pour 2 personnes qui ont plus de 45 ans. Les tableaux ci-dessous présentent cette population d'étude :

Tableau 5. Population d'étude par attributions

| Attributions               | Sexe     |         | Total |  |
|----------------------------|----------|---------|-------|--|
|                            | Masculin | Féminin |       |  |
| Personnel ressource        | 6        | 16      | 22    |  |
| Membres actifs             | 24       | 46      | 70    |  |
| Personnel d'administration | 5        | 7       | 12    |  |
| Total                      | 35       | 69      | 104   |  |

Source: Notre recherche

Tableau 6. Niveau d'études des membres actifs par type de vie et sexe

| Niveau d'études  | Communautaires |         | Associées |         | Total |
|------------------|----------------|---------|-----------|---------|-------|
|                  | Masculin       | Féminin | Masculin  | Féminin |       |
| Professionnelles |                | 9       | 3         | 6       | 18    |
| Secondaires      | 2              | 13      | 10        | 12      | 36    |
| Supérieures      | 2              | 3       | 8         | 3       | 16    |
| Total            | 4              | 25      | 21        | 20      | 70    |

#### 7.2.3 Etude 1 : la collecte des données qualitatives

La collecte de données s'est réalisée à l'aide des différentes techniques. Dans notre travail, les techniques suivantes ont été utilisées : la technique documentaire, le questionnaire, l'entretien non structuré et l'observation.

#### A) La technique documentaire

L'exploitation minutieuse des documents en rapport avec notre sujet a beaucoup retenu notre attention; nous nous sommes rendues dans les enceintes du Ministère de l'éducation à Kigali, dans la bibliothèque de la Commission diocésaine de justice et paix, à Nyundo, du Secrétariat général de l'enseignement catholique à Kigali, de la CNUR (Commission Nationale pour l'Unité et la Réconciliation) à Kigali, à l'internet et dans une session de IICP<sup>63</sup> tenue à Berne par les praticiens et les académiciens reconnus mondialement pour leurs recherches sur la promotion de la paix.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Institute for Integrative Conflict Transformation and Peace building, 2<sup>nd</sup> International Summer Académy, July 12th-18th, 2009, Bern, Switzerland.

#### B) Le questionnaire

Concernant l'élaboration du questionnaire, nous nous sommes essentiellement référée aux travaux de Fisher et ses collègues (2002), Staub (2003), Pourtois et Desmet (1997). Le but du questionnaire était de vérifier ou de compléter sur terrain les informations recueillies par documentation. Dans l'analyse n°1), qui a pour objectif d'apporter les éléments qualitatifs à notre recherche, nous avons utilisé 2 questionnaires. **Le questionnaire I** composé de questions fermées et quelques questions ouvertes, le tout portant essentiellement sur les cinq principaux thèmes à savoir :

- Les objectifs de l'éducation à la paix.
- Le développement des stratégies utiles pour la paix.
- La découverte des causes profondes qui sont à l'origine des conflits.
- L'innovation de projets pour la paix.
- Le choix et l'amélioration des valeurs individuelles, culturelles et communautaires pour la paix.

En vue de vérifier la concordance ou la divergence des points de vue, nous avons adapté et utilisé **le questionnaire III élaboré par Firelight foundation** (une ONG qui soutient et évalue la capacité des organismes de bases qui aident des familles et des communautés à répondre aux besoins de leurs enfants). Ainsi, certaines questions ont dû être identiques pour certaines catégories des répondants

Concernant la construction des **outils** « **questionnaire I et II** » nous nous sommes référée à Pourtois et Desmet (2004, pp. 230-235). En effet, les deux auteurs, en tentant de faire sortir de l'ombre le produit de l'éducation implicite ont élaboré un questionnaire des besoins psychosociaux, version pour enfants et version pour adulte.

Pour la construction de l'outil, ils se sont servis de la « théorie des schémas » que les individus mettent en place au cours de leur vie (Bartlet, 1932, mentionné par Pourtois et Desmet, 2004, p. 126) ce qui nous renvoie à la culture rwandaise de mémoire collective continuelle.

Nous avons adapté la version pour adultes au contexte rwandais en ajoutant notamment les dimensions des besoins matériels et spirituels. Ainsi, notre instrument ne comprend pas seulement les besoins affectifs, cognitifs et sociaux (Pourtois et Desmet, 2004) mais aussi les besoins matériels et spirituels. A l'aide des réponses que certains membres ont données pour expliquer le manque de performance dans l'acquisition des attitudes pour la paix, nous avons recueilli des phrases qui ont été à la base de nos items. Exemple : il y a des personnes qui ont dit qu'ils ne priaient pas « parce que ceux qui prient ne leur montrent pas les fruits de leurs prières ». Cela fait comprendre qu'on a besoin non seulement des discours ou des prières mais des changements de conduite en faveur de la paix. En leur demandant si la conversion des autres suffit pour qu'il y ait la paix, ils réalisent qu'ils ont aussi besoin de ce changement.

Le lecteur trouvera les différents questionnaires dans leur intégralité en annexe de ce travail. Signalons enfin que le questionnaire I est destiné à trois catégories des répondants à savoir :

- le personnel ressource de l'APAX (N=22)
- les membres actifs de l'APAX (N= 70)
- le conseil d'administration de l'APAX (N=12)

Quant au questionnaire II, il concerne seulement les membres actifs et sert à mesurer le niveau des valeurs de paix (don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance).

# C) L'entretien non structuré et l'observation

- 1) L'entretien non structuré est plus ou moins libre et caractérisé essentiellement par le fait que le nombre et la formulation des questions ne sont pas fixés à l'avance. Ainsi des questions ouvertes ont été posées à tous les enquêtés mais en se référant au Questionnaire I.
- **2) L'observation** a été utilisée pour évaluer les attitudes et les activités des membres actifs du projet d'éducation pour la paix.

Selon Grawitz (1966, mentionné dans Hakuzimana, 2009), l'observation permet d'examiner les événements au fur et à mesure de leur déroulement dans la vie du groupe et d'analyser le comportement réel de ses membres. Cette technique consiste en l'évaluation des comportements ou des faits au moment de leurs manifestations. Toutes les observations se rapportaient aux 5 thèmes annoncés plus haut. En vue de recueillir les informations à l'aide de cette technique nous avons délégué la tâche d'observer aux personnes du conseil d'administration puisque ce sont elles qui passent beaucoup de temps avec les membres. Cependant, de temps en temps nous nous rendions nous-mêmes sur le terrain.

Pour que cette technique puisse produire des résultats utiles, les attitudes à observer étaient préalablement fixées. Le choix de ces attitudes était inspiré par la théorie d'éducation aux valeurs élaborée au chapitre deux. Ces attitudes observées sont spécifiquement celles qui sont relatives aux valeurs de paix : « le don de soi dans les activités, la capacité de prise de position dans les réunions, dans les activités, etc. (éveil à la conscience), la spiritualité et la tolérance ». La méthode d'observation a été choisie à cause des avantages qu'elle présente (Grawitz, 2001). En effet, cette méthode permet l'accès à des éléments moins précis mais souvent plus significatifs que ceux auxquels on accède par des questionnaires ; elle permet aussi de mieux résoudre les problèmes de rapports

entre observateurs et observés et d'accéder non seulement à des réactions individuelles mais aussi à quelque chose de collectif et complexe que représente le contexte social dans lequel vivent les membres d'une communauté.

#### 7.2.4 Etude 2 : La mesure des attitudes

#### a) Echelle d'attitudes

Avec l'échelle de mesure de Likert, les items sont présentés sous forme de questions précises se rapportant à l'attitude, nous avons soumis alors ses propositions aux répondants qui étaient priés d'indiquer dans quelle mesure ils approuvaient chacune d'elles. On obtient donc pour chaque sujet une note indicatrice pour chaque item pouvant varier de 1 à 5 suivant le degré d'adhésion du sujet à l'item considéré. L'échelle de mesure d'attitudes de Likert étant maniable, nous l'avons utilisé pour quantifier les attitudes évolutives, une fois pour mesurer le niveau de l'éveil à la conscience, une deuxième fois pour le degré d'engagement dans les activités sociales bénévoles (don de soi) et une troisième fois sur l'autoévaluation sur le niveau de spiritualité. Sa variante, l'échelle sociométrique, a été aussi utilisée pour connaître le degré d'acceptation mutuelle des membres (niveau de tolérance).

#### b) Echelle sociométrique

Le terme sociométrie a été composé par Lewin, Lindzey & Bogatta (1954) et Moreno (1954, mentionné par Grawitz, 2001). «Il s'agit d'un procédé permettant d'introduire la quantification et la mesure dans l'étude des interactions sociales » (Grawitz, 2001, p.826). La sociométrie vise d'une part, à acquérir une connaissance théorique des interactions dans les groupes, d'autre part à jouer un rôle thérapeutique, en libérant la spontanéité créatrice des individus, dans leurs rapports sociaux. A côté des expériences de Lewin, il y a celles de Coch et French (1947, mentionné par Grawitz, 2001) comparant les effets de la confection sur le rendement et celles de Lippitt & White (1965,

192 Role de l'education à la paix dans le développement integral de la personne

Grawitz, 2001), sur les résultats de différents types de commandements. L'amélioration du test a été faite par Jennings (1965, mentionné par Grawitz, 2001) qui propose de se limiter à trois critères :

- Critère de vie commune : avec qui souhaiteriez-vous habiter ?
- > Critère de travail intellectuel ou physique : avec qui souhaiteriez-vous travailler ?
- Critère de loisir : avec qui souhaiteriez-vous jouer ?

Nous avons utilisé cette échelle sociométrique pour mesurer le degré de tolérance d'une personne vis-à-vis de ses pairs. Chaque membre du groupe reçoit une liste complète de tous les membres de ce groupe et: 1) raye son propre nom afin de ne pas s'évaluer lui-même et 2) encercle un chiffre entre 1 et 5 pour chacun des noms de la liste. Ces chiffres indiquent à quel point (1 = pas du tout | 5 = énormément) le sujet aimerait participer à une activité spécifique avec le pair identifié.

Dans notre étude, il s'agissait pour le sujet de dire dans quelle mesure il supporterait de travailler avec telle personne dans le projet d'éducation à la paix. Pour éviter «l'effet de positionnement», nous avons tenu compte de la présentation aléatoire des noms apparaissant sur la liste.

Cette méthode présente des avantages, comme l'obtention de l'attitude de chaque personne face à chacun des autres membres du groupe. La fidélité de la méthode est élevée parce que le score représente une évaluation moyenne provenant de plusieurs pairs.

#### 7.2.5 Enquête proprement dite

La distribution du questionnaire n'a pas été difficile car elle était assurée par le comité exécutif de l'APAX lors des sessions des membres. Tous les enquêtés étaient très collaborants et très actifs à tel point qu'ils nous suggéraient même d'autres méthodes pour avoir plus d'informations. C'est dans cet état d'esprit qu'ils ont travaillé durant toute la période.

#### 7.2.6 Démarches suivies pour l'analyse des données

En vue de faire l'analyse des données et l'interprétation des résultats de notre recherche, nous avons eu recours à l'analyse de contenu ainsi qu'à ses trois variantes, à savoir: l'analyse thématique de contenu, l'analyse quantitative et l'analyse qualitative.

Pour Grawitz (1979, mentionné par Hakuzimana, 2009) l'analyse de contenu est une technique de recherche pour la description objective, systématique et quantitative du contenu manifeste des communications ayant pour but de les interpréter. Pourtois et Desmet (1997), ajoutent tout simplement que ce procédé sert à analyser les données recueillies par les techniques d'observation participante (cahier de bord), entretien non directifs, récits de vie, questions ouvertes dans les questionnaires, jeux de rôles, etc. Dans cette définition, trois objectifs retiennent particulièrement notre attention

- 1. Il s'agit d'abord du qualificatif « objectif », cela veut dire que l'analyse doit procéder selon les règles, obéir à des consignes suffisamment claires et précises pour que des analystes différents travaillant sur le même contenu obtiennent les mêmes résultats.
- 2. Il s'agit ensuite du qualificatif « systématique » cela veut dire que tout le contenu doit être ordonné et intégré dans les catégories choisies, en fonction du

but poursuivi. C'est-à-dire que les éléments d'information ayant trait à l'objectif ne doivent pas être laissés de côté.

3. Et enfin, il s'agit du qualificatif « quantitatif » cela veut dire qu'il s'agit de dénombrer les éléments significatifs et de calculer leur fréquence. Mais cette condition n'est pas indispensable et certaines analyses de types qualitatifs recherchent les thèmes plus qu'ils ne les mesurent. Cela a été notre orientation pour vérifier les hypothèses 1 et 2.

Ainsi trois variantes d'analyse de contenu nous ont servi dans l'analyse et interprétation des résultats de notre enquête par questionnaire.

#### A). Analyse thématique de contenu

Selon Mukama (1998) et Muchielli (2004), faire une analyse thématique de contenu consiste à repérer les noyaux de sens qui composent la communication et dont la présence ou la fréquence d'apparition pourra signifier quelque chose pour l'objectif analytique choisi. Dans notre recherche, les questions ouvertes ont donné des réponses variées, que nous avons regroupées par thème pour une meilleure compréhension et utilisation. Le tableau qui suit montre les thèmes et les indicateurs retenus pour notre analyse.

Tableau 7. Présentation analytique des outils Q.I et Q.III par rapport aux hypothèses 1 et 2

| Hypothèse                                                         | Thèmes                                       | Sous thèmes                                                  | Indicateurs                                                          | Outils Q.I        | Outil<br>Q.III    |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|
| H1a                                                               | 1 Nécessité de<br>l'éducation à la           | Eveil à soi                                                  | Connaissance de soi                                                  | Q.I <sub>1</sub>  | Q.III1            |
|                                                                   | paix                                         | Attention à l"autre                                          | Connaissance de l''autre.                                            |                   |                   |
| H1b                                                               | 2 Stratégies pour<br>la paix                 | Développement de la personne.                                | Base pour un<br>développement<br>spirituel, humain et<br>économique. | $Q.I_2$           | Q.III2b           |
|                                                                   |                                              | Développement communautaire                                  | Support adéquat aux activités de développement                       |                   | Q.III7<br>QIII10  |
| Н1с                                                               | 3 La découverte                              | Insatisfaction des                                           | communautaire. Ignorance                                             | Q.I <sub>3</sub>  | QIII8             |
|                                                                   | des causes qui                               | besoins humains                                              | Pauvreté                                                             |                   | QIII5             |
|                                                                   | sont à l'origine<br>des conflits             | Culture                                                      | Simulation de la vérité                                              |                   | QIIIO             |
|                                                                   | v                                            |                                                              | Peur, méfiance                                                       |                   |                   |
| H1d                                                               | 4 Education à la                             | Education                                                    | Education pour tous                                                  | Q.I <sub>4</sub>  | QIII.2c           |
| paix : Source<br>d'innovations de<br>projets de<br>réconciliation | •                                            | Production                                                   | Implantation de petits projets                                       |                   | E.IIIQ            |
|                                                                   | Développement des capacités                  | Entraînement à la bonne puissance et aux autres compétences. |                                                                      |                   |                   |
| H2a                                                               | 5a Travail sur les<br>valeurs                | Valeurs culturelles                                          | Noblesse du cœur,<br>courage, intelligence,                          | Q.I <sub>5a</sub> | QIII.4            |
|                                                                   | de « savoir être »<br>et « savoir servir »   | Valeurs<br>chrétiennes                                       | Amour, liberté, vérité, justice                                      |                   |                   |
|                                                                   |                                              | Valeurs<br>universelles                                      | Tolérance, besoins humains, droits humains, Empathie, prière         |                   |                   |
| Н2ь                                                               | 5b Aspects<br>transformatifs des<br>valeurs. | Impact du choix<br>des valeurs                               | Transformation individuelle, communautaire, culturelle.              | Q.I <sub>5b</sub> | QIII.2d<br>QIII.9 |

#### B) Analyse qualitative et analyse quantitative

Grawitz (2001) retient comme seule différence essentielle entre ces deux types d'analyses le fait que l'analyse qualitative repose sur la présence ou l'absence d'une caractéristique donnée tandis que l'analyse quantitative recherche la fréquence des thèmes, mots, symboles retenus. Plus que la notion de présence ou fréquence, tout ce qui est présent n'intéresse pas forcement l'analyse qualitative. Toujours selon Grawitz (2001), la différence entre ces deux types d'analyse est telle que dans l'analyse quantitative, ce qui importe c'est ce qui apparaît souvent, le nombre de fois étant donc le critère, alors que dans l'analyse qualitative la notion d'importance implique la nouveauté, l'intérêt, la valeur d'un thème, ce critère demeurant évidemment subjectif. On notera donc que la conception quantitative indiscutable sur le plan de l'objectivité, limite singulièrement la portée de l'analyse qui risque de ne pas tenir compte des thèmes et symboles dont la fréquence est faible, ou d'ignorer leur originalité en les regroupant tous ensemble dans une catégorie plus grossière. Dans l'interprétation des résultats de notre enquête, nous avons utilisé ces deux types d'analyse afin de pouvoir combler leurs lacunes respectives.

Pour vérifier les hypothèses qualitatives 1 & 2, nous avons utilisé en gros les **questionnaires I et III** d'autoévaluation qui correspond à la pratique réflexive selon la psychologie du développement (Pons & Doudin, 2007). Les questions posées peuvent être résumées de la manière suivante :

- 1) Quel est le niveau de vos connaissances pour la paix ? (le contenu)
- 2) Qu'est ce qui vous permet de dire que ce niveau est atteint ? (le processus)
- 3) Qu'est-ce qui a aidé à atteindre votre niveau ? (adaptation des stratégies)
- 4) Quels sont les obstacles (les défis)
- 5) Qu'est-ce qui pourrait aider à mieux progresser pour la suite ? (les innovations)

Pour les Hypothèses quantitatives 3, 4 &, 5 nous avons employé le **questionnaire II** qui est une adaptation de celui de Staub, 2003, p.551-559 : « What are your values and goals » ?

Tableau 8. Présentation analytique des items du questionnaire II par rapport aux variables

| Variables           | Items (+)             | Items (-)              |  |
|---------------------|-----------------------|------------------------|--|
| Don de soi          | QII: 1, 4, 10, 16, 22 | QII: 7, 13, 19         |  |
| Eveil de conscience | QII: 5, 8, 11         | QII: 2, 14, 17, 20, 23 |  |
| Spiritualité        | QII: 6, 12, 18, 24    | QII: 3, 9, 15, 21      |  |
| Tolérance           | Sociométrie           |                        |  |

# 7.3 Synthèse du chapitre 7

Dans ce septième chapitre, il a été question de la présentation du terrain de la recherche et d'une approche méthodologique.

Notre terrain de recherche a été les communautés de l'APAX au Rwanda. Ces communautés fondées en 2001 ont soixante-dix membres actifs encadrés par un personnel d'administration de douze personnes et un personnel ressource de vingt deux personnes. L'objectif principal de cette association est la promotion spirituelle, sociale et technologique en vue de la justice et de la paix. A travers ses nombreuses activités, l'entraînement des membres de la communauté aux techniques d'éducation à la paix a préoccupé notre attention.

Quant à l'approche méthodologique de notre recherche, notre population d'étude était les enseignants de l'APAX, les membres actifs de l'APAX et le personnel administratif de l'APAX.

Ainsi, pour déterminer l'échantillon, nous n'avons pas procédé par l'échantillonnage stratifié pondéré car les enquêtés étaient tous repérables sans problème. Nous n'avons pas non plus envisagé de chercher d'autres échantillons en dehors d'APAX, car l'objectif était de montrer comment les gens de profils différents peuvent partager et développer les mêmes valeurs.

Les techniques de documentation et d'observation ainsi que l'enquête par questionnaire ont servi pour la collecte des données. Ce chapitre vient de nous faire le point sur le terrain de recherche et sur les méthodes utilisées dans ce travail. Le but du chapitre suivant est de présenter les résultats de l'enquête, en faire l'analyse et l'interprétation.

# Chapitre 8 : Présentation des résultats

« On n'étudie pas la science du Bupfura (la noblesse du cœur), on devient imfura (noble) en assimilant et en transposant dans sa conduite le suc vivant des proverbes et des contes, le modèle aperçu dans le comportement de ses parents, et la sagesse pratique des remarques occasionnelles des supérieurs. Petit à petit, sans rien de forcé, d'artificiel ou de commandé avec précision, une transformation imperceptible mais efficace se produit par sympathie et assimilation » (Nothomb, 1963, pp. 265-266).

#### Introduction

Cette partie présente les résultats de l'enquête menée auprès des membres actifs, du personnel d'administration et du personnel ressource de l'association APAX au Rwanda. Rappelons que les questions sont groupées autour de cinq thèmes, à savoir : motifs de l'éducation à la paix, ses stratégies, ses défis, ses adaptations et ses valeurs, avec des indicateurs y relatifs. Nous avons fait des analyses qualitatives et quantitatives. La présentation des résultats s'inspire des normes de l'APA (2001) afin de rendre leur communication plus efficace.

# 8.1 Présentation des données qualitatives

Dans le but de connaître les changements opérés tant au niveau individuel qu'au niveau de la collectivité en faveur des valeurs de la paix, trois démarches ont été faites :

**A) un entretien semi structuré** a été mené auprès des membres actifs, du personnel d'administration et du personnel ressource de l'Association (Voir Annexe C, questionnaire I).

**B) les résultats de l'entretien** (Annexe A) avec tous les sujets ont été enrichis par l'analyse du contenu du rapport du personnel d'Administration (Annexe C, Questionnaire III).

**C) des observations sur le terrain** ont eu lieu chaque fois dans la semaine d'entraînement. Trois sessions ont eu lieu chaque année pendant quatre ans, et la session comptait 4-7 jours (Anne C : photos).

Rappelons que les diverses sources consultées (personnel d'administration, personnel ressource et membres actifs) ont en commun le même objectif de bâtir la paix, mais qu'elles n'ont pas le même profil, ce qui fait de cette recherche, une recherche-action ou recherche active ou recherche participative.

#### 8.1.1 Connaissances, stratégies, défis et aptitudes pour la paix

**Hypothèse 1**. En éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, on améliore leurs connaissances et leurs stratégies en faveur de la paix.

Pour contrôler cette hypothèse, nous avons demandé à notre population de recherche ce qu'elle pense de l'éducation à la paix, de sa nécessité, de ses défis et des stratégies qu'il faut mettre en place pour s'assurer la réussite. Les trois outils de récolte de données, mentionnés plus haut, ont été utilisés pour chaque hypothèse.

# H1.a Les candidats médiateurs pensent que l'éducation à la paix est nécessaire pour la connaissance de soi et de l'autre.

#### A) Résultats de l'entretien semi structuré

Pour savoir s'il est nécessaire de faire l'éducation à la paix, nous avons considéré les réponses à la question semi-directive, Q.Ia et nous avons trouvé que les réactions sont unanimes. Les interviewés affirment que l'éducation à la

paix est nécessaire car elle apporte des éléments qui augmentent la connaissance de soi et des autres en vue des transformations sérieuses tant au niveau individuel qu'au niveau de la collectivité. Ces résultats ne sont pas surprenants étant donné que tous les sujets qui ont répondu à la question ont choisi volontairement de suivre le programme pour le projet de « médiation pour la paix ».

#### B) Les réponses au questionnaire III

QIII.1. A votre avis, qu'est-ce qui est unique à propos de votre organisation ou qu'est-ce qui distingue votre organisation des autres organisations?

#### Réponses :

La première différence que nous faisons avec d'autres organisations est notes objectif, celui de la médiation :

- Médiation au niveau spirituel ou médiation mystique
- > Médiation sociale
- Médiation au niveau du développement (médiation technologique)
- Nous cherchons à répondre aux besoins spirituels, socioculturels et économiques qui sont à la base de certains traumatismes et du manque de la paix intérieure.
- > D"autres associations en général cherchent le plus souvent à œuvrer dans les milieux où les conditions sont favorables (infrastructures comme des bonnes routes, de l"électricité...), l"Association APAX cherche à aider les personnes les plus vulnérables où qu"elles se trouvent.

L'analyse attentive des mots de ce texte nous montre que les membres de l'APAX se reconnaissent individuellement et en groupes mais ils connaissent aussi les autres qui sont hors groupes.

#### C) Résultats des observations sur le terrain

La technique utilisée pour faciliter la connaissance de soi et des autres était celle de se raconter des histoires. On disait aux participants de former des petits groupes de 6 personnes environ. Chaque groupe se divisait en 2 sous groupes (A et B). Dans chaque groupe, il fallait que chacun raconte l'histoire de sa vie en mettant l'accent sur ce qui l'a beaucoup marqué.

Dans la première période du temps, les sous groupes A racontaient tandis que les B écoutaient et posaient des questions. Au deuxième temps, les sous-groupes changeaient de rôles.

Nous avons constaté que le temps prévu dans la première session (30 mn) semblait trop long. Au fur et à mesure que les gens se rencontraient, ce même temps n'était plus suffisant. Quand on ne les arrêtait pas, ils passaient plus d'une heure sans se lasser. Au début, certaines personnes disaient qu'elles n'avaient rien à partager, mais à la fin chaque personne a pris plaisir à raconter et à écouter. La cohésion du groupe devenait de plus en plus forte.

Quand il s'agissait d'aider la personne à connaître ce que les autres savent de ses attitudes en faveur de la paix, par la même technique, elle disait comment elle s'évalue, les autres lui ajoutaient des compléments. Au début, cela causait des mécontentements quand la personne entendait des autres ce qu'elle ne voulait pas entendre, mais à la fin le jeu était amusant. Seulement quelques cas rares échappaient exprès au partage; parmi eux, ceux qui ont fait des efforts pour réintégrer le groupe ont fait de petits progrès, mais ceux qui ont toujours trouvé des alibis pour ne pas faire des exercices sont restés à la marge du groupe. Cela était observable même après le partage, ces cas ne voulaient pas s'impliquer directement dans les conversations.

Les résultats de cet exercice montrent que, par ce procédé, la personne se connaît et s'accepte, mais connaît aussi les autres et les accepte. Elle devient ouverte à elle-même et aux autres, à ses activités et aux leurs, à son histoire et aux leurs, etc.

# H1.b L'éducation à la paix permet le développement des stratégies utiles pour la paix.

## A) Les résultats de l'entretien semi structuré

Les participants affirment que le programme d'une éducation à la paix pouvait leur apporter de nouvelles stratégies. En examinant la question (Q.I<sub>2</sub>), consistant à savoir ce que l'éducation apporte pour qu'il y ait des changements, nous avons trouvé que les réponses convergeaient vers le fait que l'éducation à la paix donne des bases nécessaires pour un développement spirituel, humain et économique. Les enquêtés signalent aussi que l'éducation à la paix est un support adéquat aux activités de développement des capacités communautaires.

## B) Les réponses au questionnaire III

Les questions **QIII<sub>2b</sub>**; **QIII<sub>7</sub>** et **QIII<sub>10</sub>** permettent d'apporter des éléments de réponse supplémentaire concernant l'hypothèse H1.b.

Avec la question QIII<sub>2b</sub>, avec laquelle nous demandions aux personnes interviewées de décrire les stratégies utiles qu'elles avaient développées grâce à l'éducation à la paix, nous avons obtenu les réponses suivantes :

### Réponses

Pour arriver à la réalisation de notre mission de donner à l'être humain une éducation intégrale pour la Paix, nous avons choisi trois stratégies:

- > stratégies d"ordre spirituel (médiation mystique)
- > stratégies d"ordre social (médiation sociale)
- > stratégies d"ordre économique (médiation technologique)

**QIII**<sub>7</sub> Quelles Méthodes utilisez-vous pour pourvoir ou faciliter l'accès aux services? Par exemple les documents d'autorisation de travail, les soins de santé, etc.

## **Réponses**

« Nous élaborons des projets et les soumettons aux personnes pouvant accorder leur intervention selon le domaine.

- Nous visitons les services pour se faire connaître afin de faciliter les démarches ultérieures que nous accomplirons en compagnie de bénéficiaires.
- Nous visitons les familles sur le terrain pour identifier les bénéficières potentielles de notre aide.
- Nous organisons des sessions de formation, des journées portes ouvertes dans lesquelles nous invitons les autorités, les parents, les partenaires et expliquons nos programmes, projets et visions »,...

Par les réponses à la question suivante (**QIII**<sub>10</sub>), ils trouvent qu'il y a l'amélioration de leurs compétences en matière de résolution des conflits. A cette question, la responsable, Mukankubana Domina a résumé les opinions de sa communauté en langue nationale<sup>64</sup> et la réponse se concrétise dans le sens que, quel que soit le conflit, les membres de l'APAX ne visent pas à trouver le coupable comme ils le faisaient avant la formation. Ils aident plutôt les personnes en conflit à voir leur part de responsabilités, et à prendre des solutions constructives. Toutes les parties satisfaites, elles collaborent pour construire ensemble l'avenir. Ce qu'il y a, c'est la recherche de l'entente par la négociation. Cette réponse aussi confirme l'hypothèse n°1b précisant que la formation des médiateurs apporte l'acquisition des stratégies en faveur de la paix.

Ils parviennent à affirmer qu'il y a une certaine compréhension et une certaine sensibilité à la misère des autres. En d'autres termes, c'est en se mettant au service de l'autre que l'empathie s'installe. Des résultats analogues ont été trouvés par Staub, Bar-Tal, Karylowski, Reykowski, (1984) sur le développement de l'attention aux autres. Les membres de l'APAX trouvent aussi

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> "Uko dukemura ibibazo muri izi ngeri 3 ni ibi:

a) interpersonnel: muri iki gice iyo habaye ikibazo dutegura ikiganiro kigamije gusobanurira nyirubwite uruhare afite mu byabaye, tutabimutegeka kuberako aritwe twamushatse, ahubwo tumufasha kubona uruhare rwe kugirango afate ingamba nziza. Iyo tumwereka uruhare rwe, natwe tugaragaza uruhare rwacu twarangiza tugafata imyanzuro.

b)intergroupe: kuri iki gice iyo havutse ikibazo tubanza kumenya inkomoko y'amakimbirane.kureba uruhare buri wese afitemo,impamvu,hanyuma tugahura duha buri wese ijambo kugirango avuge ibye kumugaragaro namugenziwe abyumva.ibyo ibyo tubikora iyo bemera guhura.Twereka buri wese uruhare afite mu byabaye tutamuhase bashaka gukora urugendo rw'ubwiyunge tukabahuza.

c) avec l'entourage: tubanza kumenya ubwoko bw'amakimbirane, hanyuma tukemera kuyashyira ahagaragara hagamijwe gukuramo icyubaka impande zombi.Gutsinda ni uko impande zombi zemera gufatanya kubaho imyanzuro myiza ifashwe"

Source: (Mukankubana Domina, Présidente de l'APAX).

que la tolérance à la différence - par exemple l'acceptation d'enfants vivant avec un handicap - vient avec l'exercice.

## C) des observations sur le terrain

Les observations ont montré que, là où les gens ne peuvent pas parler ensemble, ils peuvent au moins travailler ensemble pour répondre à un besoin commun. Ainsi, les membres de l'Association se rapprochent et approchent les non-membres par la prière, les projets d'éducation, d'élevage, d'artisanat, etc. par des médiations. A Muramba, Membres de l'APAX et autres se rencontrent pour faire l'artisanat dont l'Association APAX se charge pour trouver le marché des objets fabriqués. De telles stratégies qui s'adaptent aux besoins réels du milieu et aux contextes ont été prouvées comme pédagogies actives pour la paix (Fisher & al., 2002). Au début, les gens ne voyaient pas clairement ce qu'ils pouvaient faire pour maintenir le lien entre entre les personnes, mais petit à petit, à partir des activités actuelles, ils découvrent des stratégies efficaces.

# H1.c L'éducation à la paix fait découvrir les causes qui sont à l'origine des conflits.

## A) Résultats de l'entretien semi structuré

Pour vérifier l'hypothèse **H1.c**, nous avons analysé les réponses de l'entretien semi structuré sur la question **Q.I**<sub>3</sub> portant sur les obstacles rencontrés en faisant passer le message de la paix, c'est-à-dire les causes profondes qu'ils supposent être à l'origine des conflits

Tous les interviewés reconnaissent que **la pauvreté** du milieu handicape toute compréhension des nouveaux programmes et brouille tout l'apprentissage aux valeurs de la paix puisque le besoin de survie prime sur celui de la réalisation de soi. Les autres problèmes mentionnés sont l'ignorance et la peur. Ces mêmes problèmes ont été diagnostiqués par les rapports de la CNUR (2008, 2009) avec les échantillons provenant de tous les coins du Rwanda. En ce qui

concerne la peur, ailleurs comme dans le confit israélo-palestinien, plusieurs recherches ont trouvé les mêmes résultats (Jarymowicz & Bar-Tal, 2004). Un autre problème évoqué par certains, c'est la dissimulation de la vérité qui peut provenir de la méfiance ou de la peur. Ils évoquent aussi le problème de peur de ne pas être à la hauteur de la tâche à cause du niveau intellectuel et du niveau de formation en compétences pour être bons médiateurs et bons éducateurs pour la paix ou du manque d'informations fournies tout simplement.

## B) Les réponses au questionnaire III

Pour connaître les vrais besoins de l'Association et du milieu, deux questions ont été prises en considération, **QIII**<sub>5</sub> et **QIII**<sub>8</sub>.

**QIII.5.** Est-ce que vous pouvez nous décrire deux exemples de réussite (profil de bénéficiaires) concernant un enfant et un parent - ou une famille - que vous avez assistés ?

Cette question permet de découvrir les vrais besoins de l'association et du milieu puisqu'il s'agit de montrer les défis insurmontables relevés grâce aux attitudes acquises comme le don de soi et la tolérance.

### <u>Réponses</u>

### a) Christine

« Christine NYIRAMIHIGO est une fille accueillie par le centre depuis 2005. Elle est âgée de 23 ans. Suite au handicap physique (genou en x) et mental qu'elle avait, sa famille ne l'avait jamais fait soigner. Elle n'avait également fréquenté aucune école.

Le centre AMIS Janja de l'APAX RWANDA lui a d'abord enseigné à lire et écrire en même temps que la kinésithérapie. Elle a ensuite eu une consultation médicale en 2006 à l'Hôpital de Nemba après laquelle APAX a été obligé de lui donner des béquilles pour l'aider à marcher, et la kinésithérapie a continué. Au cours de cette année, Christine a participé à la compétition provinciale des jeux olympiques (Special Olympics) où elle fut couronnée d'une médaille d'argent.

Grâce à la plaidoirie de notre Association APAX Rwanda, elle a eu une assistance médicale et a été opérée à l'Hôpital Orthopédique de Rilima. Dès son retour de l'hôpital, Christine devait être suivie. Aus si a-t-elle été admise à l'internat de Janja en attendant l'opération de la seconde jambe.

Depuis lors, Christine fait partie de l'équipe de bénéficiaires suivant la formation professionnelle (atelier pédagogique). Elle ne s'aide plus de la béquille au cours de sa marche et grâce à l'alphabétisation qu'elle a eu, elle est capable de faire elle-même les mesures d'habits et les coudre par elle-même ».

#### b) Famille de Nicolas

« Voici Nicolas, gravement malade suite à la malnutrition ; il a été retrouvé par APAX qui n"a pas réussi à le sauver, il est décédé deux semaines après, malgré les soins ; il avait seulement la peau sur les os ; les yeux coulaient ; il était presque aveugle ; il tremblait constamment. Pour éviter que la mère perde les autres enfants, APAX a fait un parrainage pour la famille. Le père est en prison ; la mère en mauvaise santé; APAX a visité la famille pour connaître la situation et l"améliorer ».

Dans les deux exemples précédents, qui diffèrent dans leur contexte, les valeurs de la paix ont permis aux membres d'APAX de diagnostiquer le grand défi qu'est la pauvreté. Les indicateurs de paix comme : la faible mortalité et le niveau de nutrition élevé (Fisher & al., 2002) montrent qu'il y a encore des problèmes sérieux à affronter par les bâtisseurs de paix. Ces problèmes de pauvreté entraînent beaucoup de conflits comme la maladie, la jalousie et les sentiments d'injustice qui peuvent amener les gens à l'agression (Staub, 2003; Nzabandora & al., 2008). Mise à part la pauvreté, la question n° 8 montre qu'il y a aussi l'ignorance.

**QIII.8**. Quelles leçons avez-vous apprises à propos de votre approche? Qu'est-ce qui marche ou qu'est-ce qui ne marche pas?

### **Réponses**

- Nous avons appris, lors des visites en familles que le manque d'informations relatives aux handicaps est un défi majeur qu'a la population surtout celle des milieux ruraux.
- ➤ La communauté a petit à petit compris les droits des personnes handicapées à travers nos campagnes et journées porte-ouverte. Par exemple, les parents des enfants normaux qui auparavant prenaient comme une injure le fait que leurs enfants se rapprochaient des handicapés, acceptent maintenant cette éducation inclusive. Les parents des handicapés qui n'osaient pas montrer l'handicap de leur enfant, peuvent maintenant amener les enfants volontiers au centre.
- Les habitants de notre entourage, les autorités et les législateurs, chacun dans son domaine, ont pris conscience que la prise en charge des personnes vulnérables est aussi de leur responsabilité.
- La personne handicapée, quand elle trouve une assistance, surtout lorsque celle-ci est précoce, est capable de se réaliser et se développer.

Les réponses à la question précédente montrent que l'ignorance est aussi une des causes majeures qui ne sont pas en faveur de la paix. Ainsi on voit que l'ignorance des droits à la vie de toute personne surtout du plus petit, comme la personne vivant dans la misère ou la personne vivant avec un handicap, peut couver des mécontentements nuisibles à la paix.

## C) Les observations sur le terrain

Pour connaître les vrais besoins des personnes, on a employé la technique de dépouiller l'oignon. Ainsi, à travers les manifestations des maux d'estomac, des migraines et des départs de la communauté ou de l'Association, la pauvreté est la cause fondamentale de beaucoup de problèmes. Elle a été mentionnée dans toutes les crises traversées par l'association APAX ainsi que dans celles du milieu environnant. Pour être membre actif, on le demande par écrit et pour quitter, il est demandé de mettre par écrit toutes les causes de l'abandon et de donner les recommandations comme soutien à l'APAX. Concernant les départs, sur les 16 abandons des membres actifs, il y a eu deux morts (un accident et

une maladie). Des quatorze cas qui restent, les causes de départ ne résidaient pas dans la faiblesse du modèle fonctionnel d'APAX, mais dans son manque de moyens pour subvenir aux besoins fondamentaux de ses membres et de leurs familles. C'est un problème crucial, car si 60 % des Rwandais vivent en dessous du seuil de pauvreté, la quasi totalité du milieu rural souffre de l'insatisfaction des besoins fondamentaux. Par contre, le fait d'appartenir à des groups sociaux ou à des régions différentes n'est pas mentionné dans les problèmes, qu'ils soient internes ou externes à l'APAX.

# H1.d Les candidats médiateurs pensent que l'éducation à la paix est une source d'innovations de projets pour la paix.

## A) Résultats de l'entretien semi structuré

Pour vérifier l'hypothèse H1.d, la question qui a été posée est la suivante : **QI.4** « De quels moyens disposez-vous pour dépasser ces obstacles à la paix » ?

Il ressort de cette question que le personnel ressource, le personnel d'administration comme les membres actifs de l'association APAX proposent des projets d'éducation pour tous, voire leur système intégratif, reconnu par le Ministère de l'éducation en janvier 2010, des petits projets rémunérateurs de revenus et les projets de formation continue, comme la bonne puissance (amaboko mahire), qui est une méthode d'entraînement à la paix reposant sur les exercices physiques (Zen), le régime alimentaire, la prise de conscience méditative, la productivité, etc.

# B) Les réponses au questionnaire III

QIII 2c.Décrivez vos programmes et activités principales

# Réponses

Tableau 9. Programmes et activités d'APAX 2009

| Programme                        | Activités                                                               |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Education spirituelle            | Ecoute et accompagnement des personnes en cas de traumatisme            |
|                                  | Sessions trimestrielles et occasionnelles de prière et de recueillement |
|                                  | Formation des formateurs en bonne puissance, à la non violence active   |
|                                  | et évangélique, et en médiation des conflits                            |
| Education formelle et informelle | Ecole maternelle                                                        |
|                                  | Ecole Primaire                                                          |
|                                  | Inclusion scolaire des enfants handicapés à l'école primaire            |
|                                  | Assistance des enfants indigents et/ou handicapés au paiement des frais |
|                                  | scolaires au secondaire                                                 |
|                                  | Alphabétisation des adultes                                             |
| Prise en charge des enfants      | Education spéciale                                                      |
| vivant avec handicaps            | Education inclusive                                                     |
|                                  | Assistance médicale                                                     |
|                                  | Kinésithérapie                                                          |
|                                  | Atelier pédagogique (Réadaptation à base communautaire)                 |
|                                  | Sensibilisation                                                         |
| Actions socioculturelles et      | Visite des familles des indigents et malades                            |
| intercommunautaires visant       | Sport pour les jeunes et handicapés                                     |
| le développement, l'unité et     | Soirées culturelles                                                     |
| la réconciliation                | Médiation des familles en conflits                                      |

## C) des observations sur le terrain

Il a été enseigné à l'Association la théorie de la tolérance (comme le fait de respecter la liberté, les opinions, l'attitude, le comportement, ou encore la faiblesse d'autrui), dans le sens d'accepter chacun tel qu'il est. Les membres de l'APAX ont mis cela en pratique par plusieurs innovations:

- La mise en place de l'éducation intégrative.
- ➤ La prise en charge des personnes vulnérables comme les orphelins, les handicapés, les malades du Sida, etc.
- ➤ Une manière de travailler par concertation de plusieurs personnes qui fait avancer les projets.

En effet, ayant reconnu des incohérences vécues entre le message et la pratique, comme praticiens du message de paix sur leur terrain d'activités, les membres actifs de l'APAX ont accepté de prendre des risques réfléchis tout en se dirigeant vers le changement en faveur de la paix.

**En conclusion**, les 3 techniques (entretien, questionnaire, observation) ont permis de confirmer notre hypothèse n° 1, libellée comme suit : « en éduquant à la paix les candidats médiateurs, on améliore leurs connaissances et leurs stratégies en faveur de la paix ».

## 8.1.2 Transformation individuelle, culturelle et communautaire

**Hypothèse 2**. En éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, il en résulte une transformation personnelle, culturelle et communautaire en faveur de la paix.

Pour vérifier cette hypothèse, nous avons employé les mêmes sources d'information que pour l'hypothèse 1. Seuls quelques compléments venant de la partie qualitative du questionnaire II se rapportant aux valeurs ont été ajoutés.

# H2.a Dans une éducation à la paix, les valeurs sont des éléments de base qui permettent d'atteindre les objectifs assignés à la communauté.

## A) Entretien semi structuré

A la question QI.2 portant sur l'importance du choix des valeurs, toutes les réponses convergent sur l'orientation de la vie vers les objectifs de paix. Ces mêmes résultats ont été trouvés par les psychopédagogues, Pourtois et Desmet (2004, p.122), qui affirment qu'il n'y a «pas d'éducation sans valeur ».

Certaines valeurs, comme l'amour, l'empathie ou la noblesse du cœur au Rwanda, qu'elles soient chrétiennes, traditionnelles ou universelles, sont choisies au même titre par les sujets comme des poteaux indicateurs qui peuvent montrer la bonne voie pour l'amélioration des attitudes personnelles (100%) car elles sont partagées par un grand nombre de personnes (Dasen, 2007). Par contre, parmi les valeurs universelles, celle des « droits humains » est la moins choisie, soit 64% des membres actifs, 86 % du personnel ressource, et 66% du personnel d'administration. En effet, le droit universel, quoiqu'il ait été traduit en Kinyarwanda et enseigné dans le programme d'APAX, ne correspond pas exactement aux besoins fondamentaux locaux, reconnus par tous. La valeur rwandaise d'intelligence (ubwenge), parfois utilisée avec connotation négative de « ruse », ne trouve pas non plus une grande approbation. Elle est choisie par 60% des membres actifs, 68% du personnel ressource, 58% du personnel d'administration.

## B) Les réponses au questionnaire

Les réponses à la question QIII<sub>2d</sub>, illustrent les changements que l'on peut opérer au sein de la population en prenant en compte les valeurs de la paix.

## C) Des observations sur le terrain

Pendant le rite d'initiations au serment à la vie des Missionnaires de la paix « kwaturwaho abagabuzi b'amahoro, le serment de la noblesse du cœur (Ubunyangamugayo) est prononcé. Chaque membre a un intérêt particulier pour connaître le sens du nom qu'il a reçu dans le rite. Nos constatons que les valeurs, surtout quand elles ont un sens qui rappelle les valeurs traditionnelles, retiennent l'attention des membres de l'APAX et qu'au fur et mesure que l'entraînement à la paix se donne, leur compréhension et leur mise en pratique se précise.

# H2.b Une transformation des valeurs individuelles, culturelles et communautaires en faveur de la paix s'opère par les exercices.

## A) Résultats de l'entretien

A la question QI<sub>5</sub> qui portait sur les aspects transformatifs de l'éducation aux valeurs de la paix, les membres actifs, les membres du conseil d'administration et le peronnel ressource, ont confirmé cette assertion par des témoignages individuels. Ils s'accordent à l'unanimité (100%) que par l'éducation à la paix les valeurs personnelles changent en vaveur de la paix. Pour le changement culturel, ils l'affirment à 75 % Sans nier le changement au niveau structurel, ils émettent une petite réserve et seuls 58% des interviewés l'affirment.

B) Les réponses au questionnaire QIII

QIII<sub>2d</sub> Décrivez l'impact des activités du centre au sein de la communauté. Cette question permet d'affirmer qu'une « transformation des valeurs individuelles, culturelles et communautaires en faveur de la paix s'opère par les exercices » puisque la tâche qu'avaient les membres de l'Association, était de s'occuper des handicapés ou d'autres personnes qui ne peuvent pas subvenir à leurs besoins. En s'appliquant à cette tâche, ils ont appris à respecter ces personnes faibles de la société et à les faire respecter par l'entourage qui, auparavant, les discriminait.

## **Réponses**

- Changement progressive de mentalités de la communauté
- > Compréhension des droits de l'enfant vivant avec handicap par les parents,
- Amélioration des conditions de vie des enfants handicapés
- > Eveil de conscience des autorités locales et la population en général sur la prise en charge et l'éducation des enfants en situation de handicap
- > Un certain niveau d'ouverture et de sensibilité de la population

Les réponses à la question QIII9 qui suit témoignent aussi de la même réalité.

QIII<sub>9</sub>. Comment est-ce que votre travail (en particulier l'accès aux services) améliore le bienêtre et la vie des enfants, des familles et des communautés? Comme la question précédente, cette question montre que les activités de la communauté sont en fait des exercices dont l'objectif est la transformation des diverses valeurs.

### Réponses

L'accès aux services des organisations tant publiques, privées ou des particuliers nous aide à améliorer le bien-être et la vie des enfants, des familles et des communautés. Les faits ci-après en sont les indicateurs :

- « Le nombre de personnes à assister s"accroît chaque année, ce qui nous révèle l"amélioration du niveau de compréhension de la population qui comprend de plus en plus que ces services pourraient lui être utiles.
- Les nouvelles organisations, qui s'occupent des vulnérables, (orphelins, veufs, infirmes, etc.) naissant dans d'autres régions, nous visitent pour nous demander conseil.

- ➤ Les enfants handicapés ne sont plus discriminés dans les environs du centre, ce qui fait que les gens comprennent petit à petit l'importance et la possibilité de l'éducation inclusive.
- Les gens de bonne volonté s'engagent et promettent de nous mettre en contact avec des personnes pouvant nous assister ».

En considérant ces réponses, synthétisées par le conseil d'administration (N=12), nous trouvons que le groupe de notre étude se transforme en inventant ses propres stratégies adaptées au milieu et à la situation, en vue de répondre à ses objectifs de bâtir la paix.

Au niveau communautaire : par exemple, avant la sensibilisation qui a été faite par les membres de l'APAX au sujet de l'éducation inclusive, les parents et les autorités n'avaient pas envisagé la possibilité d'encadrer les enfants ayant un handicap, mais après la sensibilisation, ils collaborent pour le bien-être de tous les enfants.

## C) Des observations sur le terrain

Le témoignage de chaque interviewé a permis de juger de sa transformation personnelle acquise grâce à son cheminement spirituel, combiné au service à la collectivité auquel il aura participé. Pour ce faire, on avait usé de la méthode traditionnelle dont l'objectif est de commencer la formation par un rituel qui consiste à donner un nom à la personne, sans lui expliquer le sens du nom, et à la prévenir qu'elle dira après trois ans ce que ce nom aura amené comme différence dans sa vie.

Tous les membres actifs sont arrivés à rapporter comment les activités réalisées dans l'Association les ont amenés à un niveau de maturité de plus en plus grande pour accepter les différences. Comme exercices spirituels, on avait la méditation et la louange, et comme activités de médiation sociale, les entraînés avaient plusieurs activités (voir leurs programmes)

l'écoute active des gens traumatisés,

- > les soins donnés aux enfants orphelins,
- la réduction de l'ignorance par l'alphabétisation des adultes et des jeunes handicapés,
- ▶ l'aide aux frais de scolarité des élèves qui font du rattrapage parce qu'ils ont dû arrêter leur scolarité à cause de la guerre ou de la pauvreté,
- ➤ l'encadrement dans l'éducation spéciale des handicapés,
- ➤ la participation à la construction d'une école intégrative qui accueille à la fois les enfants normaux et les handicapés.

On a constaté une transformation culturelle, dans ce sens que les faibles sont respectés et ne sont plus condamnés à la disparition faute d'accès aux ressources et aux services comme les soins médicaux. Toutefois, en partant des valeurs, nous avons vu que les membres de l'APAX ont développé diverses stratégies et techniques pour aider les autres à entretenir la paix ou à la restaurer lorsqu'elle a été perturbée et que cela revenait à réhabiliter les valeurs culturelles pour la paix. La transformation communautaire aussi a eu lieu, par le fait que ceux qui détiennent l'autorité tant au niveau de l'Eglise qu'au niveau de l'Etat ne sont plus indifférents mais reconnaissent les activités de l'Association et les soutiennent. L'instauration d'une éducation inclusive est l'un des exemples que l'on peut observer dans ce changement communautaire.

# 8.1.3 Conclusion sur les hypothèses 1 et 2

Il ressort de ces réponses au questionnaire I & III et des observations que des enquêtés confirment la nécessité de l'éducation pour la paix qui a fait objet de l'hypothèse n°1a. Ils confirment aussi qu'une telle éducation pourrait aboutir à l'amélioration des stratégies individuelles et communautaires en faveur de la paix. L'hypothèse 1b est aussi confirmée. De même, les connaissances sur les défis s'améliorent, ce qui confirme l'hypothèse 1c. Selon ces interviewés, les innovations prennent place également, ce qui confirme l'hypothèse 1d. En

somme, l'hypothèse 1 est tout à fait confirmée : « l'éducation à la paix améliore les connaissances et les stratégies en faveur de la paix ».

Concernant les valeurs, les résultats des observations et des interviews affirment tous que l'éducation aux valeurs est une clé de voûte pour permettre un changement. A partir de ces résultats, notre hypothèse 2a est encore confirmée, celle libellée comme suit : « dans une éducation à la paix, le travail sur les valeurs est un élément de base qui permet d'atteindre les objectifs assignés à la communauté ». Ces mêmes éléments permettent encore d'atteindre nos objectifs concernant « l'importance du choix des valeurs et des stratégies pour la paix » dans ce sens que les valeurs peuvent apporter leur appui à l'acquisition d'une pédagogie pour la paix. De plus, les mêmes résultats confirment l'hypothèse H2b : Une transformation des valeurs individuelles, culturelles et communautaires en faveur de la paix s'opère par les exercices spirituels et le travail en groupes.

Par ailleurs les éléments précédents rejoignent également les assertions des chercheurs qualifiés en pédagogie de la paix (Fisher & al., 2002, p.145) qui précisent que « l'éducation pour la paix vise à changer les attitudes et le comportement pour assurer une plus grande coopération et une manière pacifique de résoudre les problèmes ».

Ces éléments qualitatifs qui nous ont aidés à vérifier les hypothèses 1 & 2 confirment notre hypothèse générale qui dit que : « en éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, il en résulte une transformation personnelle, culturelle et communautaire en faveur de la paix». On peut dire aussi que l'éducation aux valeurs de la paix est nécessaire pour le développement harmonieux de la personne et par conséquent de la société. Dans les sections qui suivent, il s'agit de présenter les résultats des hypothèses 3 – 5.

# 8.2 Présentation des données quantitatives

Cette section, dont l'objet est la présentation des résultats relatifs aux hypothèses 3 à 5, a trois parties : l'amélioration des valeurs, l'interdépendance des valeurs et les effets de certains facteurs.

## 8.2.1 Amélioration des valeurs pour la paix.

La question qui nous guide ici est celle de savoir quelles valeurs sont les mieux, ou au contraire, les moins bien acquises dans un programme d'éducation à la paix. Rappelons que notre visée est ici de donner un aperçu de comment l'éducation à la paix améliore ou n'améliore pas les valeurs d'un groupe de missionnaires de la paix œuvrant dans le milieu rural du Rwanda selon notre hypothèse. Les interventions utilisées sont celles de « travail en groupes » qui sont décrites dans les données qualitatives des hypothèses 1 et 2.

L'instrument utilisé pour la récolte des données utiles aux hypothèses (3, 4 & 5) est le questionnaire (Q.II) se trouvant en annexe C. Quelques détails statistiques sont dans l'annexe A.

**Hypothèse 3**. L'éducation à la paix d'un groupe des candidats « médiateurs » améliore leur attitude d'humanisation (don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance).

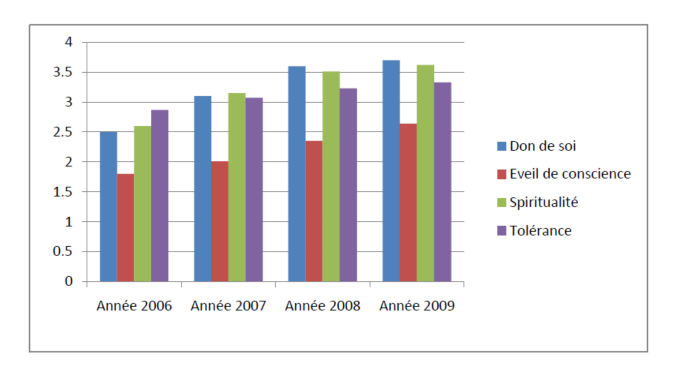
Pour vérifier cette hypothèse, nous avons analysé l'évolution des 4 facettes d'une attitude de paix (don de soi, éveil de conscience, spiritualité et tolérance) durant 4 ans avec les mêmes participants (N= 70). Deux procédés ont été utilisés : l'analyse des statistiques descriptives et l'analyse de la variance.

Tableau 10. Résumé des statistiques descriptives et analyse de la variance (N=70)

| Années | Valeurs de la paix |          |            |            |            |          |           |              |  |  |  |
|--------|--------------------|----------|------------|------------|------------|----------|-----------|--------------|--|--|--|
|        | Don de soi         |          | Eveil de c | conscience | Spirit     | tualité  | Tolérance |              |  |  |  |
|        | <b>M</b> (S)       | Min-Max  | M(S)       | Min-Max    | M (S)      | Min-Max  | M (S)     | Min-Max      |  |  |  |
| 2006   | 2.50 (.81)         | 1-5      | 1.80 (.49) | 1-3        | 2.60 (.64) | 1-4      | 2.87      | 2.30-2.80    |  |  |  |
|        |                    |          |            |            |            |          | (.24)     |              |  |  |  |
| 2007   | 3.10 (.72)         | 1-5      | 2.01 (.57) | 1-4        | 3.15 (.75) | 1-5      | 3.07      | 2.25-3.64    |  |  |  |
|        |                    |          |            |            |            |          | (.20)     |              |  |  |  |
| 2008   | 3.60 (.84)         | 1-5      | 2.35 (.70) | 1-4        | 3.51 (.88) | 1-5      | 3.23      | 2.27-4.00    |  |  |  |
|        |                    |          |            |            |            |          | (.28)     |              |  |  |  |
| 2009   | 3.70(1)            | 1-5      | 2.64 (.91) | 1-5        | 3.62 (.96) | 1-5      | 3.33      | 2.27-4.23    |  |  |  |
|        |                    |          |            |            |            |          | (.31)     |              |  |  |  |
| ANOVA  | F(3,207)=          | 72.07*** | F(3,207)=  | 51.18***   | F(3,207)=  | 61.32*** | F(3,207   | )= 141.59*** |  |  |  |

<sup>\*\*\*</sup>p <.001

Graphique 1. L'évolution des 4 valeurs pendant une période de 4 ans



220 Role de l'education à la pain dans le developpement integral de la personne

# H3.a. Le don de soi s'améliore avec le temps d'éducation à la paix

Pour arriver à faire une analyse quantitative de la valeur du « don de soi », nous avons fait la transformation des niveaux définis par ordre évolutif en ordre quantifié. C'est ainsi que pour vérifier que «le don de soi» s'améliorait avec le temps, nous avons analysé les scores d'autoévaluation des 4 ans au travers des indices de l'échelle d'attitude de Likert :

- 1) = pas du tout (Pas de don, pas de gratuité / Kutitanga na busa)
- 2) = un peu (Niveau du don forcé / Gutangana amaganya)
- 3) = moyennement (Niveau du don conditionnel / Mpa-nguhe)
- 4) = beaucoup (Niveau du don libéré / Kwitanga uko ushoboye)
- 5) = pleinement (Niveau du don inconditionnel / Kwitanga utitangiriye itama).

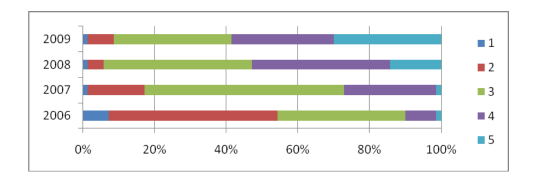
A) L'analyse des statistiques descriptives (Tableaux, 12 et 13) montre une progression de la moyenne de la valeur du « don de soi », de 2.5 à 3.7. On constate que les individus ont progressé d'un niveau à l'autre. Le score minimum (1) qui avait une fréquence de 5 ou 7.14 % n'est maintenu que par un individu qui n'a pas progressé jusqu'à la fin, soit 1.43 %. Par contre, le score maximum (5) a été obtenu par une personne qui avait une fréquence de 1.43 % au début et qui est arrivée à avoir 21 % vers la fin. Dans tous les niveaux (quel que soit le niveau de départ), on observe une évolution de cette valeur. Ainsi, par exemple, la majorité des sujets qui au début était située au niveau 2 (soit 47.14 %) s'est mue au niveau 3 (soit 55.71%) en 2007. En 2008 et en 2009, le même mouvement a continué et les gens ont atteint majoritairement les 3e, 4e et 5e niveaux, ce qui était rare au début.

| Tableau  | 11  | <b>Evolution</b> | de la | valeur | "don | de soi» | durant 4  | années |
|----------|-----|------------------|-------|--------|------|---------|-----------|--------|
| Tableau. | 11. | Lyonunon         | ue ia | vaicui | «uon | ue sui» | uui ani 4 | aimees |

|        |    |       |      | Fréquence se | elon les annéc | es de formation |    |       |
|--------|----|-------|------|--------------|----------------|-----------------|----|-------|
|        | _  | 2006  | 2007 |              | 2008           |                 | 20 | 009   |
| Scores | F  | %     | F    | %            | F              | %               | F  | %     |
| 1      | 5  | 7.14  | 1    | 1.43         | 1              | 1.43            | 1  | 1.43  |
| 2      | 33 | 47.14 | 11   | 15.71        | 3              | 4.29            | 5  | 7.14  |
| 3      | 25 | 35.72 | 39   | 55.71        | 29             | 41.42           | 23 | 32.86 |
| 4      | 6  | 8.57  | 18   | 25.72        | 27             | 38.57           | 20 | 28.57 |
| 5      | 1  | 1.43  | 1    | 1.43         | 10             | 14.29           | 21 | 30.00 |

Ce tableau (13) et ce graphique (2) montrent que les individus ont changé progressivement de niveau de la valeur « don de soi » d'une année à l'autre.

Graphique 2. Distribution des scores moyens de la valeur « don de soi »



**B)** Les résultats de l'analyse de variance, mesures répétées, montrent qu'il y a une amélioration très significative du facteur « don de soi ». F (3,207)= 72.07 ; p <.001 (voir tableau 12).

Donc, dans l'ensemble, de la somme des analyses des indices A et B, H3.a est confirmée : « le don de soi s'améliore avec le temps d'éducation à la paix ».

222 Role de l'eddeation à la paix dans le developpement integral de la personne

# H3.b. L'éveil de la conscience s'améliore avec le temps d'éducation à la paix.

Comme pour le don de soi, nous avons pu faire l'analyse quantitative de la valeur d'éveil de conscience, en transformant les indices de niveau évolutif en niveau quantifié. Ainsi, pour vérifier que « l'éveil de la conscience » s'améliorait avec le temps, nous avons analysé les scores d'autoévaluation des 4 ans au travers des indices de l'échelle d'attitude de Likert. La question consistait à dire comment on appréciait son niveau d'éveil de la conscience.

- 1) = pas du tout (Niveau socio-culturel1 / Rukurikirazose)
- 2) = un peu (Niveau socio-culturel 2 / Rukurikirizizwi)
- 3) = moyennement (Niveau individualiste/Babona)
- 4) = beaucoup (Niveau de l'individu personnel/*Nyirizina*)
- 5) = pleinement (Niveau transpersonnel / Imana y'i Rwanda)

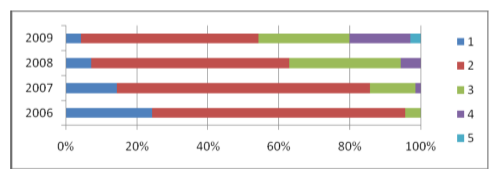
# A) Analyse des statistiques descriptives

En considérant le tableau 14 ci-après, nous constatons que le progrès a eu lieu d'une période à l'autre dans la variable éveil de la conscience. Cette variation, cependant, par rapport aux autres facettes, n'est pas spectaculaire. Les moyennes annuelles sont les plus basses des autres facettes (voir aussi tableau 10). Nous trouvons que les sujets sont majoritairement au stade 2 ou niveau socio-culturel 1b (Ntezimana, 2005). Ce qui montre qu'il y a eu l'évolution, c'est qu'au début, il n'y avait pas de score 4 ni 5 et qu'à la fin on a une fréquence de 17.14 % du niveau 4 (individu personnel) et 2.86 % du score 5 (niveau de communion). De même les fréquences de niveau inférieur ont diminué progressivement en faveur des niveaux supérieurs. Ainsi des 24.28 % qui avaient le score 1 en l'an 2006 (niveau socio-culturel a), il ne reste que 4.29 % à l'an 2009.

|        |    |       |    | Fréquence s | elon les anné | es de formation |    |       |
|--------|----|-------|----|-------------|---------------|-----------------|----|-------|
| •      |    | 2006  |    | 2007        | 2             | 008             | 20 | 009   |
| Scores | F  | %     | F  | %           | F             | %               | F  | %     |
| 1      | 17 | 24.28 | 10 | 14.29       | 5             | 7.14            | 3  | 4.29  |
| 2      | 50 | 71.43 | 50 | 71.43       | 39            | 55.71           | 35 | 50    |
| 3      | 3  | 4.29  | 9  | 12.86       | 22            | 31.43           | 18 | 25.71 |
| 4      |    | 0     | 1  | 1.43        | 4             | 5.72            | 12 | 17.14 |
| 5      |    | 0     |    | 0           | 0             | 0               | 2  | 2.86  |

Tableau 12. Evolution de la variable «éveil de conscience» durant 4 années

Graphique 3. Distribution des scores moyens de la valeur « éveil de conscience »



Source: Notre recherche

# B) Analyse de la variance

Les résultats de l'ANOVA, avec des mesures répétées, confirment que les variations qui ont eu lieu sont significatives avec F (3,207)= 51,18 ; p <.001 (voir tableau 12).

**En conclusion**, l'analyse des statistiques descriptives et l'ANOVA montrent qu'il y a eu l'amélioration pour la valeur « éveil de la conscience ». L'hypothèse 3b est confirmée : « l'éveil à la conscience s'améliore avec le temps d'éducation à la paix ».

22 - 11010 do 1 obbounion w 10 punt dumo 10 do 1010 ppontono miografia do 10 possonio

# H3.c. Le niveau de maturité spirituelle s'améliore avec le temps d'éducation à la paix.

Pour faire des analyses quantitatives concernant l'évolution de la valeur spirituelle, nous avons transformé les indices de niveau évolutif en niveau quantifié. Par ce procédé, nous avons vérifié que le niveau de spiritualité s'améliorait avec le temps, en utilisant les scores d'autoévaluation obtenus par l'usage de l'échelle d'attitude de Likert. Ainsi, à la question de savoir comment on appréciait son niveau de maturité spirituelle, la réponse était :

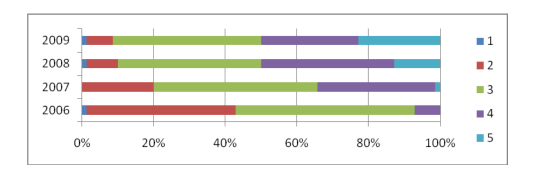
- 1) = pas du tout (Etape chaotique ou antisociale)
- 2) =un peu (Etape purement institutionnelle)
- 3) = moyennement (Etape institutionnelle intéressée)
- 4) = beaucoup (Etape de réflexion personnelle)
- 5) = pleinement (Etape de communion)

## A) Analyse des statistiques descriptives

Comme le prouvent le tableau des résultats ci-après, les statistiques descriptives montrent que la répartition des fréquences des scores de la variable « spiritualité » se sont plus montrées au niveau 2 et 3 dans les débuts et se partagent principalement au niveau 3, 4 et 5 dans les dernières années.

Tableau 13. Evolution de la variable «spiritualité» durant 4 années

|        | _  |       |    | Aı    | nnées de forn | nation |    |       |
|--------|----|-------|----|-------|---------------|--------|----|-------|
|        |    | 2006  |    | 2007  | 2             | 008    | 2  | 009   |
| Scores | F  | %     | F  | %     | F             | %      | F  | %     |
| 1      | 1  | 1.43  | 0  | 0     | 1             | 1.43   | 1  | 1.43  |
| 2      | 29 | 41.43 | 14 | 20    | 6             | 8.57   | 5  | 7.14  |
| 3      | 35 | 50    | 32 | 45.71 | 28            | 40     | 29 | 41.43 |
| 4      | 5  | 7.14  | 23 | 32.86 | 26            | 37.14  | 19 | 27.14 |
| 5      | 0  | 0     | 1  | 1.43  | 9             | 12.86  | 16 | 22.86 |



Graphique 4. Distribution des scores moyens de la valeur « spiritualité »

## B) L'analyse de variance

L'analyse de variance avec mesures répétées a montré qu'il y a eu amélioration au niveau individuel pendant la période de 2006 à 2009 avec F (3,207)= 61,32 ; p <.001 (Voir tableau 12).

**En conclusion**, à partir des statistiques descriptives, de l'ANOVA et du t de Student, nous confirmons l'hypothèse H3c : le niveau de spiritualité s'améliore avec le temps d'éducation à la paix.

# H3.d. Le niveau de tolérance s'améliore avec le temps d'éducation à la paix

Rappelons que les scores pour la valeur /dimension « tolérance » ont été calculés en partant de l'échelle sociométrique. C'est-à-dire que le sujet avait à indiquer dans quelle mesure il supporterait de collaborer au projet avec les 69 autres sujets restants :

- (1) Pas du tout
- (2) Un peu
- (3) Moyennement
- (4) Beaucoup
- (5) Enormément

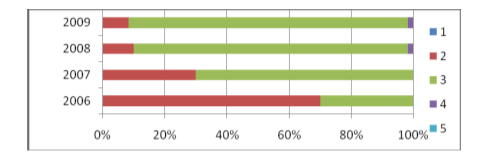
## A) Analyse des statistiques descriptives

Nous constatons que les moyennes sont très serrées (cf. tableau 16). C'est la valeur où le minimun (2) est supérieur à ceux des autres et dont le maximun (4.23) est paradoxalement inférieur à celui des autres (5), parce que c'est une moyenne de niveau de tolérance d'un sujet à l'égard des 69 autres sujets. Dans le tableau, les intervalles sont] 2-2.99 [;] 3-3.99 [et] 4-4.23 [. Dans la première année, les scores de la majorité des sujets sont dans l'intervalle inférieur : 70%. La deuxième année, il ne reste que 30% des sujets à ce niveau. Pendant les deux dernières années on verra apparaître un individu qui a un score de plus que 4, alors que la majorité 75% en 2008 et 77% en 2009, est dans l'intervalle du milieu. Il y a eu progression des individus au niveau de la tolérance.

Tableau 14. Evolution de la variable «tolérance» durant 4 années

|        |      |    | Fré  | quence sel | on les ann | ées de format | ion  |       |
|--------|------|----|------|------------|------------|---------------|------|-------|
|        | 2006 |    | 2007 |            | 20         | 008           | 2009 |       |
| Scores | F    | %  | F    | %          | F          | %             | F    | %     |
| 1      | 0    | 0  | 0    | 0          | 0          | 0             | 0    | 0     |
| 2      | 49   | 70 | 21   | 30         | 6          | 8.57          | 5    | 7.14  |
| 3      | 21   | 30 | 49   | 70         | 53         | 75.71         | 54   | 77.14 |
| 4      | 0    | 0  | 0    | 0          | 1          | 1.42          | 1    | 1.42  |
| 5      | 0    | 0  | 0    | 0          | 0          |               | O    | 0     |

Graphique 5. Distribution des scores moyens de la valeur « tolérance »



## B) Analyse de la variance

Plus que les autres variables, les moyennes de la variable « tolérance » se sont améliorées très significativement avec F (3,207=141,59 ; p <.001).

## Conclusion sur l'hypothèse 3.

En observant les tableaux ci-dessus, on constate que les moyennes ont augmenté progressivement, et l'analyse de la variance avec mesures répétées montre que toutes les dimensions, « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance », se sont améliorées très significativement (p <.001) pendant les 4 ans d'entraînement. Donc, l'hypothèse 3 est confirmée.

## 8.2.2 Interdépendance entre les valeurs

**Hypothèse 4**: Les valeurs de la paix sont en corrélation significative les unes avec les autres.

Nous avons utilisé les analyses de corrélation de Pearson à partir de N=70 pour examiner les relations entre les différentes facettes de l'attitude de paix. Les résultats de toutes les corrélations montrent qu'en général les facettes de la paix sont liées corrélativement les unes aux autres. Elles sont rassemblées par année dans le tableau ci-après.

Tableau 15. Les corrélations entre don de soi, éveil de conscience, spiritualité et tolérance

\*\* : Corrélation forte, significative à .01

\* : Corrélation modérée, significative à .05

## a) Les corrélations de l'année 2006

| Année 2006 | don06  | eve06  | spi06 | tol06 |
|------------|--------|--------|-------|-------|
| don06      | 1      |        |       |       |
| eve06      | .536** | 1      |       |       |
| spi06      | .557** | .580** | 1     |       |
| tol06      | .252*  | 005    | .045  | 1     |

En considérant les données de 2006, nous constatons que la valeur de don de de soi est corrélée positivement avec l'éveil de conscience, la spiritualité et la tolérance. Par contre, l'éveil de conscience est positivement corrélée avec le don de soi et la spiritualité et non pas avec la tolérance. De même, la spiritualité est corrélée positivement avec le don de soi et l'éveil de conscience. Quant à la tolérance, elle est corrélée avec le don de soi mais pas avec l'éveil de conscience et la spiritualité.

## b) Les corrélations de l'année 2007

| Année 2007 | don07  | eve07  | spi07 | tol07 |
|------------|--------|--------|-------|-------|
| don07      | 1      |        |       |       |
| eve07      | .516** | 1      |       |       |
| spi07      | .448** | .527** | 1     |       |
| tol07      | .355** | .257*  | .176  | 1     |

En 2007, toutes les valeurs sont liées significativement et positivement, sauf la spiritualité et la tolérance.

| c) Les corrélations de | 1 | <b>´annee</b> | 2008 |
|------------------------|---|---------------|------|
|------------------------|---|---------------|------|

| Année 2008 | don08  | eve08  | spi08  | tol08 |
|------------|--------|--------|--------|-------|
| don08      | 1      |        |        |       |
| eve08      | .589** | 1      |        |       |
| spi08      | .595** | .659** | 1      |       |
| tol08      | .369** | .177   | .313** | 1     |

Pour 2008, toutes les facettes de la paix sont corrélées significativement et positivement, sauf l'éveil de conscience et la tolérance qui ont une liaison faible (.17).

### d) Les corrélations de l'année 2009

| Année 2009 | don09  | eve09  | spi09  | tol09 |
|------------|--------|--------|--------|-------|
| don09      | 1      |        |        |       |
| eve09      | .591** | 1      |        |       |
| spi09      | .723** | .650** | 1      |       |
| tol09      | .338** | .182   | .312** | 1     |

Pour 2009, les résultats des corrélations sont les mêmes qu'en 2008 : les valeurs sont liées significativement, à l'exception de l'éveil de conscience et de la tolérance qui ont encore une liaison faible (.18).

Conclusion sur l'hypothèse 4 : les résultats des 4 ans montrent que la valeur du don de soi est corrélée positivement et significativement avec toutes les autres valeurs. L'éveil de conscience et la spiritualité sont corrélées significativement entre elles et avec le don de soi, mais ne le sont que partiellement avec la tolérance. Mise à part la facette de tolérance, les corrélations entre les autres facettes de la paix sont stables et homogènes durant les 4 ans. Cela montre que l'évolution dans le temps se fait dans le même sens avec une stabilité et une homogénéité des mesures.

230 Role de l'education à la paix dans le developpement integral de la personne

# 8.2.3 Influence des groupes sur la progression d'attitudes de la paix

Hypothèse 5. Il existe une influence du sexe, du type de vie et du niveau d'études sur les attitudes de paix, « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance », entendues comme valeurs de la paix. Pour vérifier cette hypothèse, nous allons faire : (A) le test de comparaison des moyennes d'échantillons indépendants et (B) le test de la variabilité (ANOVA).

## H 5.1a. Influence du genre sur l'amélioration du don de soi.

Les femmes choisissent plus que les hommes les activités de don de soi et deviennent plus performantes dans cette dimension humaine que les hommes.

Tableau 16. Don de soi par rapport au genre

| VD     | Hommes (n=25) |      | Femmes | Test |        |
|--------|---------------|------|--------|------|--------|
|        | M             | SD   | M      | SD   | t      |
| Don 06 | 2.48          | 0.77 | 2.51   | 0.84 | 15     |
| Don 07 | 3.16          | 0.74 | 3.06   | 0.71 | .50    |
| Don 08 | 3.4           | 0.86 | 3.71   | 0.81 | 47     |
| Don 09 | 3.48          | 1.04 | 3.95   | 0.95 | -1.88* |

<sup>\*</sup>p <.05

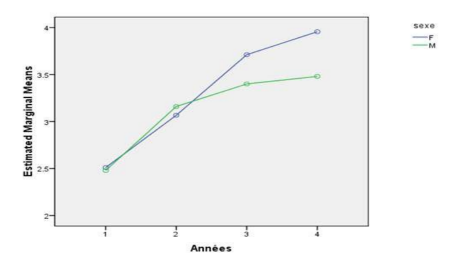
(A) En voulant savoir si les résultats des hommes diffèrent de ceux des femmes, nous avons procédé à la comparaison des moyennes. Nous avons constaté que, tout au début, les moyennes des femmes sont légèrement supérieures à celles des hommes : t (68)=-.15 ; p>.05. La deuxième année, la moyenne des hommes est supérieure à celle des femmes, mais cette progression va au ralenti chez les hommes, alors que celle des femmes augmente à la même allure qu'elles avaient auparavant, de telle manière qu'à la fin de l'entraînement cette

moyenne est presque significativement supérieure à celle des hommes : t(68)=-1,88 ; p=.05

**(B)** Les résultats de l'ANOVA intra-sujets et inter-groupes, mesures répétées, montrent que les variations internes sont significatives au niveau du don de soi et que cette variation est en lien avec le genre. Toutefois, le test de l'effet principal du genre n'est pas significatif.

- ➤ Don de soi, F (3,204)= 61,81; p. < 0.001.
- ➤ Don de soi \* genre : F (3.204)=3,47 ; p. < 0.05
- ➤ Effet principal du genre: F (1.68)=1.08; p=.3 NS

## Graphique 6. Lien entre don de soi et genre



**H.5.1a**. est confirmée: la valeur du don de soi s'améliore plus chez les femmes que chez les hommes.

# H.5.1b. Le don de soi par rapport aux groupes religieux/laïcs

Il y a une relation entre le groupe de vie (religieux/laïc) et le don de soi : « les religieux investissent plus de temps dans les activités sociales et améliorent plus leur score relatif au don de soi que les laïcs ».

Tableau 17. Don de soi par rapport à l'état de vie

| VD     | Religieux (N=29) |      | Laïcs ( | Test |         |
|--------|------------------|------|---------|------|---------|
| -      | M                | SD   | M       | SD   | t       |
| Don 06 | 2.58             | 0.82 | 2.43    | 0.80 | .74     |
| Don 07 | 3.20             | 0.77 | 3.02    | 0.68 | 1.01    |
| Don 08 | 3.93             | 0.79 | 3.36    | 0.79 | 2.91**  |
| Don 09 | 4.48             | 0.63 | 3.29    | 0.92 | 6.37*** |

<sup>\*\*</sup>p <005\*\*\*p <.001

**(A)** Du début à la fin de l'entraînement, les résultats des religieux sont supérieurs à ceux des laïcs. Les comparaisons des moyennes annuelles par le t test ne montrent pas de différences significatives dans les deux premières années : pour 2006, t (68)=.74, p= .46 et pour 2007, t (68)=.1.01, p=.31. Mais, cette différence s'accroît de façon à être significative avec la  $3^e$  année : t (68)=2.91 ; p <.005 et la dernière année, on a t (68)=6.37, p <.001.

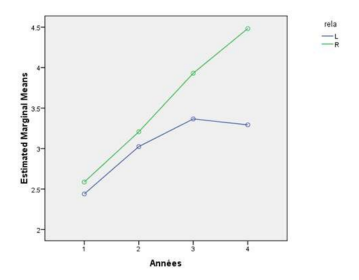
**(B)** Concernant la variabilité interne et inter-groupes, les résultats de l'ANOVA, mesures répétées, confirment qu'il y a eu des changements au cours du temps d'entraînement, et que les deux groupes (religieux/laïcs) évoluent différemment:

➤ Don: F (3,204)= 94,66; p <.001

Don \* état de vie : F (3,204)= 14,86 ; p. <.001

➤ Effet principal du groupe religieux/laïc: F (1.68)=10,88; p <.005

Graphique 7. Lien entre don de soi et état de vie



H 5.1b, se trouve confirmée : « le niveau du don de soi s'améliore davantage chez les religieux que chez les laïcs ».

## H 5.1c. Le don de soi et le niveau d'études

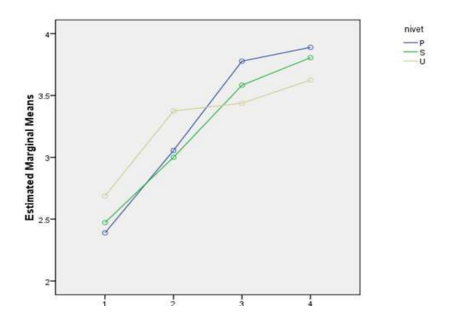
Il y a une relation entre le don de soi et le niveau d'études : le niveau du don de soi augmente proportionnellement au niveau d'études.

Tableau 18. Don de soi par rapport au niveau d'études

| VD     | Professionnel<br>(n=18) |      | Secondaire (n=36) |      | Université (n=16) |      | ANOVA |
|--------|-------------------------|------|-------------------|------|-------------------|------|-------|
|        | M                       | SD   | M                 | SD   | M                 | SD   | F     |
| Don 06 | 2.38                    | 0.77 | 2.47              | 0.73 | 2.68              | 1.01 | .60   |
| Don 07 | 3.05                    | 0.72 | 3.00              | 0.75 | 3.37              | 0.61 | 1.55  |
| Don 08 | 3.77                    | 0.80 | 3.58              | 0.90 | 3.43              | 0.72 | .70   |
| Don 09 | 3.88                    | 0.96 | 3.80              | 1.09 | 3.62              | 0.88 | .29   |

Source: Notre recherche

Graphique 8. Lien entre don de soi et niveau d'études



(A) Nous avons comparé les moyennes de 3 groupes indépendants à l'aide du test F. Nous n'avons pas trouvé de différences significatives, ni pour 2006, (F=.60, p=.54), ni pour 2007 (F=1.55, p=.21), ni pour 2008 (F=.70, p=.49), ni pour 2009 (F=.29, p=.74).

(B) Nous avons considéré les résultats de l'ANOVA intra-sujets et inter-groupes (mesures répétées) pour contrôler cette hypothèse. Le test des effets intra-sujets montre qu'il y a une amélioration significative dans la variable « don de soi » avec F (3,201)=62.15; .p. < .001 mais que par contre la variable indépendante « niveau d'études » n'a pas d'effet sur cette variation : [F(6,201)=1.99; NS]. Par le test des effets inter-groupes (Test of between-subjects effects), nous avons pu montrer que l'effet principal du niveau d'études n'est pas significatif : [F(2.67)=.072; NS]. En somme, des résutats de deux analyses (A & B), notre hypothèse, H.5.1c, n'est pas confirmée. Le niveau d'études n'a pas d'influence sur l'amélioration de la facette « don de soi ».

Dans l'ensemble concernant la facette « don de soi », sa variation est en lien avec le genre et l'état de vie, mais pas avec le niveau d'études.

## Hypothèse 5.2a. Eveil de conscience et le genre

Il y a une influence du genre sur l'amélioration du niveau d'éveil de la conscience : l'amélioration du niveau d'éveil de conscience sera plus grande chez les hommes que chez les femmes.

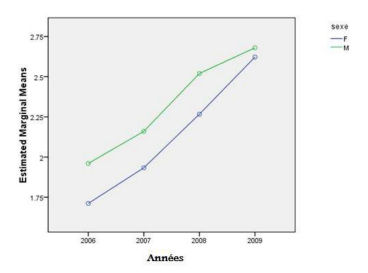
Tableau 19. Eveil de conscience par rapport au genre

| VD     | Hommes (n=25) |      | Femme | Test |        |
|--------|---------------|------|-------|------|--------|
|        | M             | SD   | M     | SD   | t      |
| Eve 06 | 1.96          | 0.35 | 1.71  | 0.54 | 2.30** |
| Eve 07 | 2.16          | 0.47 | 1.93  | 0.61 | 1.71   |
| Eve 08 | 2.52          | 0.58 | 2.26  | 0.75 | 1.56   |
| Eve 09 | 2.68          | 0.85 | 2.62  | 0.85 | .25    |

Source: Notre recherche

(A) On obtient des résultats du test t des moyennes des deux groupes avec des différences significatives pour l'année 2006, t (68)=2.30, p <.005. Pour les années qui suivent, cette significativité n'apparaît plus. Au contraire, elle diminue progressivement. Ainsi, pour 2007, t (68)=1.71, p =.09; pour 2008, t(68)=1.56, p=.12 et pour 2009, t(68)=.25, p=.79. Nous pouvons supposer que l'effet de l'entraînement a été plus en faveur des femmes que des hommes, de telle sorte qu'il aurait corrigé les différences qui se montraient au début dans les deux groupes.

Graphique 9. Lien entre éveil de conscience et genre



(B) Avec les résultats de l'ANOVA intra-sujets (mesures répétées), le test montre qu'il y a des effets intra-sujets dans la variable « éveil de conscience » avec F (3,204)=44,34; .p. < .001, mais que par contre, la variable indépendante « genre », n'a pas d'effet sur cette variation. Pas de lien significatif entre éveil de conscience et genre : [F(3,204)=.73; NS]. L'effet principal du genre (test of between-subjects effects) sur cette variation n'est pas significatif : [F (1,68)=1,86; p= NS].

En conclusion, **H. 5.2a** n'est pas confirmée : il n'y a pas effet signifiant du genre sur l'évolution de l'éveil de conscience mais une tendance de la supériorité des moyennes des hommes par rapport aux moyens.

## H.5.2b. L'éveil de la conscience et l'état de vie

Il y a un lien entre l'amélioration du niveau d'éveil de la conscience et l'état de vie : les laïcs sont meilleurs que les religieux dans l'amélioration de l'éveil de conscience.

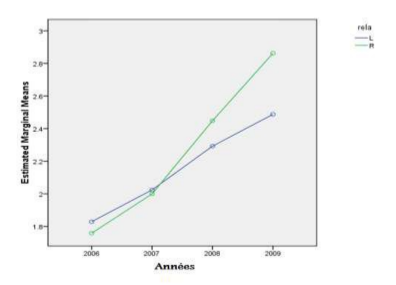
(A) La comparaison des moyennes, avec échantillons indépendants (laïcs/religieux), nous a permis de mettre en évidence les différences entre les deux groupes. Pendant 4 ans, les différences de moyennes ne sont pas significatives.

Tableau 20. Eveil de conscience par rapport à l'état de vie

| VD     | Religieux (n=29) |      | Laïcs ( | Test |      |
|--------|------------------|------|---------|------|------|
| -      | M                | SD   | M       | SD   | t    |
| Eve 06 | 1.75             | 0.51 | 1.82    | 0.49 | 57   |
| Eve 07 | 2,00             | 0.59 | 2.02    | 0.56 | 17   |
| Eve 08 | 2.44             | 0.73 | 2.29    | 0.67 | .89  |
| Eve 09 | 2.86             | 0.87 | 2.48    | 0.92 | 1.72 |

Source: Notre recherche

Graphique 10. Lien entre éveil de conscience et état de vie



(B) Avec les résultats de l'ANOVA intra-sujets (mesures répétées), le test montre qu'il y a des effets intra-sujets dans la variable « éveil de conscience » avec F (3,204)=56,55; .p. < .001, mais que par contre la variable indépendante « état de vie » n'a pas d'effet sur cette variation. On a obtenu un effet d'interaction pour éveil de conscience \* état de vie : F(3,204)=3,81; p < .05. Les religieux et

les laïcs dans l'éveil de la conscience ne montrent pas de différences significatives (Tableau 22). Cependant, le graphique ci-dessus montre que l'allure des religieux est inférieure à celle des laïcs avant l'entraînement, mais devient plus rapide que celle de ces derniers au cours de l'entraînement. Donc, l'entraînement a profité plus aux religieux qu'aux laïcs, quoique l'effet principal du groupe ne soit pas significatif (Test of between-subjects effects : F(1,68)=.59; NS).

De ces deux analyses, il ressort que l'amélioration de l'éveil de conscience n'est pas influencée par le fait d'être religieux ou laïc. **H.5.2c** n'est pas confirmée.

## H.5.2c. L'éveil de la conscience et le niveau d'études

Il y a un lien entre l'amélioration du niveau d'éveil de la conscience et le niveau d'études : l'éveil de conscience s'améliore proportionnellement au niveau d'études.

Tableau 21. Eveil de conscience par rapport au niveau d'études

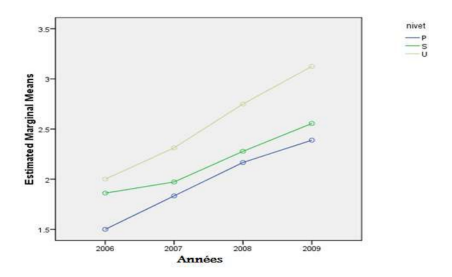
| VD     | Professionnel<br>(n=18) |      | Secondaire (n=36) |      | Université (n=16) |      | Test   |
|--------|-------------------------|------|-------------------|------|-------------------|------|--------|
|        | M                       | SD   | M                 | SD   | M                 | SD   | ANOVA  |
| Eve 06 | 1.5                     | 0.51 | 1.86              | 0.42 | 2                 | 0.51 | 5.41** |
| Eve 07 | 1.83                    | 0.51 | 1.97              | 0.55 | 2.31              | 0.60 | 3.32*  |
| Eve 08 | 2.16                    | 0.61 | 2.27              | 0.65 | 2.75              | 0.77 | 3.65*  |
| Eve 09 | 2.38                    | 0.69 | 2.55              | 0.93 | 3.12              | 0.95 | 3.26*  |

\*p <.05\*\*p <.01

Source: Notre recherche

(A) En faisant la comparaison des moyennes des groupes, on trouve que les résultats des groupes d'études (professionnelles, secondaires et universitaires) diffèrent significativement selon le niveau des études (tableau 23 et graphique ci-dessus).

Graphique 11. Lien entre éveil de conscience et niveau d'études



(B) Les résultats de l'ANOVA intra-sujets (mesures répétées), nous ont amenée à considérer le test qui montre qu'il y a des effets intra-sujets dans la variable éveil de la conscience avec F (3.201)=51.65; .p. < .001, mais que par contre la variable indépendante « niveau d'études » n'a pas d'effet d'interaction significatif sur cette variation dans le temps. Nous avons eveil \* nivet : F (6.201)= 1.22; NS. Toutefois, avec le test des effets inter-groupes (test of between-subjects effects) nous constatons que l'effet principal du niveau d'études est significatif avec F (1.67)=4.762; p < .05

Donc, H.5.2c est partiellement confirmée: il y a une différence entre les groupes, mais cette différence n'empêche aucun groupe d'améliorer son niveau, d'éveil de la conscience. Les 3 groupes s'améliorent en parallèle, chaque groupe peut s'améliorer indépendamment du niveau d'études Dans l'ensemble, l'amélioration de l'éveil de conscience par le temps d'entraînement n'est influencée ni par le genre, ni par l'état de vie, ni par le niveau d'études. Cependant, il y a des différences significatives entre les moyennes des trois niveaux d'études.

## Hypothèse 5.3a. La spiritualité et le genre

Considérant les recherches (Chabot, 1998 ; Odent, 2008; Peck, 1998) sur la relation entre la féminité et la spiritualité, notre hypothèse est que le genre féminin améliore plus son niveau de spiritualité que le genre masculin.

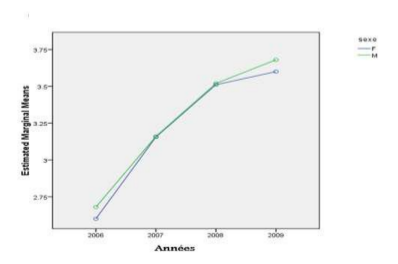
Tableau 22. Spiritualité par rapport au genre

| VD        | Hommes |      | Fem  | Test |     |
|-----------|--------|------|------|------|-----|
|           | M      | SD   | M    | SD   | t   |
| Spirit 06 | 2.68   | 0.55 | 2.60 | 0.68 | .52 |
| Spirit 07 | 3.16   | 0.62 | 3.15 | 0.82 | .02 |
| Spirit 08 | 3.52   | 0.77 | 3.51 | 0.94 | .04 |
| Spirit 09 | 3.68   | 0.98 | 3.60 | 0.96 | .32 |

Source: Notre recherche

(A) Comme les résultats du tableau le montrent, les moyennes des hommes sont au début et à la fin un tout petit peu supérieures aux moyennes des femmes, mais cette différence est très minime (voir graphique) et non significative.

### Graphique 12. Lien entre spiritualité et genre



- (B) L'analyse de la variance (ANOVA) avec mesures répétées, montre les résultats suivants :
  - Spiritualité : F (3,204)= 55,23 ; p <.001</p>
  - > Spiritualité\* genre : F (3,204)=.12 ; NS
  - > Effet principal du genre: F(1,68)=.60; NS

En bref, la spiritualité s'améliore entre les sujets indépendamment du genre. Il n'y a pas d'interaction du genre sur l'amélioration du niveau de spiritualité.

**H.5.3a** n'est pas confirmée. Le niveau de maturité spirituelle n'est pas en lien avec le genre.

# H.5.3b. La spiritualité par rapport aux groupes religieux/laïcs

Nous postulons l'influence du groupe de vie, *religieux /laïc*, sur l'amélioration du niveau de spiritualité : les religieux améliorent beaucoup plus leur niveau de spiritualité que les laïcs.

Tableau 23. Spiritualité et type de vie

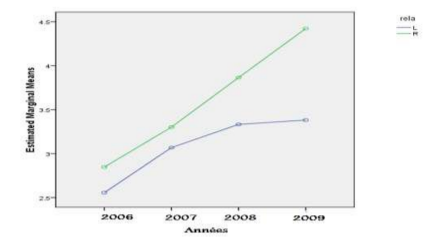
| VD        | Religieux (n=29) |      | Laïcs | Test |       |
|-----------|------------------|------|-------|------|-------|
| _         | M                | SD   | M     | SD   | t     |
| Spirit 06 | 2.72             | 0.64 | 2.56  | 0.63 | 1.04  |
| Spirit 07 | 3.27             | 0.75 | 3.07  | 0.75 | 1.10  |
| Spirit 08 | 3.75             | 0.87 | 3.34  | 0.85 | 1.98  |
| Spirit 09 | 3.96             | 0.86 | 3.39  | 0.97 | 2.60* |

p < .05

Source: Notre recherche

(A) Comme on peut l'observer dans le tableau ci-dessus, le groupe religieux obtient partout les scores plus élevés que ceux des laïcs. Cette différence croît progressivement de telle manière que, à la fin, elle est significative. La comparaison des moyennes des groupes montre donc que la différence entre les deux groupes se dessine dans l'année 2009 (tableau 25, graphique 13) pour la facette « spiritualité » : t (68)=2.60 ; p <.05.

Graphique 13. Lien entre spiritualité et état de vie



(B) Les résultats de l'analyse univariée (ANOVA) avec mesures répétées montrent que le niveau de spiritualité s'améliore très significativement entre les sujets avec F(3,204)=65.16; p <.001. L'interaction de l'effet religieux/laïc avec le temps sur l'amélioration de la spiritualité est légèrement significatives avec p <.05 : Spi \* rela : F(3,204)=2,80; p <.05. L'effet principal du groupe religieux/laïc est aussi significatif avec F (1.68)=4.103; p <.05

De (A) et (B), il y a moyen de déclarer un lien entre la spiritualité et l'état de vie. Ainsi, H.5.3b est confirmée: l'amélioration du niveau de spiritualité est influencée par le groupe de vie religieux/laïc. Les religieux et les laïcs évoluent d'une façon significativement différente en faveur du groupe religieux.

## H.5.3c. La spiritualité et le niveau d'études

Il y a un lien entre la siritualité et le niveau d'études : l'amélioration du niveaude spiritualité est directement proportionnelle au niveau d'études.

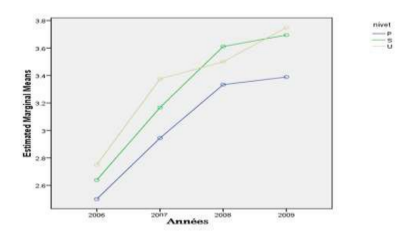
(A) La comparaison des moyennes des 3 groupes de niveaux d'études professionnelles, secondaires et universitaires n'a pas montré de différences significatives liées à ces niveaux. Par rapport à l'année 2006, F=.64, p=.52; pour 2007, F=1.40, p=.25; pour 2008, F=.59, p=.55; pour 2009, F=.75, p=.47. Donc, l'ANOVA inter-groupes, ne montre pas de différences significatives entre les niveaux d'études dans le facteur spiritualité.

Tableau 24. Spiritualité par rapport au niveau d'études

| VD     | Professionnel Secondaire (n=36) |      |      |      |                   |      |         |
|--------|---------------------------------|------|------|------|-------------------|------|---------|
|        | (n=18)                          |      |      |      | Université (n=16) |      | Anova   |
|        | M                               | SD   | M    | SD   | M                 | SD   | F inter |
| Spi 06 | 2.5                             | 0.51 | 2.63 | 0.68 | 2.75              | 0.68 | .64     |
| Spi 07 | 2.94                            | 0.80 | 3.16 | 0.77 | 3.37              | 0.61 | 1.40    |
| Spi08  | 3.33                            | 1.02 | 3.61 | 0.80 | 3.5               | 0.89 | .59     |
| Spi 09 | 3.38                            | 1.09 | 3.69 | 0.95 | 3.75              | 0.85 | .75     |

Source: Notre recherche

### Graphique 14. Lien entre spiritualité et niveau détudes



(B) En considérant, les résultats de l'ANOVA intra-sujets (mesures répétées), le test montre qu'il y a des effets intra-sujets dans la variable spiritualité avec F (3,201)=50,40; .p. < .001, mais que par contre la variable indépendante « niveau d'études » n'a pas d'effet sur cette variation. (Spi \* nivet : F(6,201)= .54; NS).

La différence de performance des groupes (niveau professionnel, secondaire et universitaire) montrée par le test des effets intergroupes (test of between-subjects effects) n'est pas significative : [F (1.67)=.928 ; NS].

**H.5.3c** *n'est pas confirmée* : il n'y a pas d'influence du niveau d'études sur l'amélioration du niveau de spiritualité.

# H. 5.4a. La tolérance et le genre

Il y a un lien entre le genre et l'amélioration du niveau tolérance : par l'entraînement, le genre féminin améliore plus son niveau de tolérance que le genre masculin.

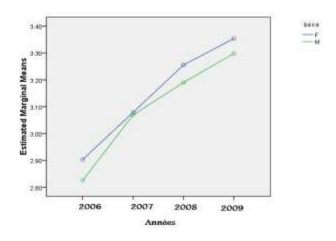
Tableau 25. La tolérance par rapport au genre

| VD     | Hommes |      | Fem  | Test |       |
|--------|--------|------|------|------|-------|
|        | M      | SD   | M    | SD   | t     |
| Tol 06 | 2.82   | 0.29 | 2.90 | 0.20 | -1.17 |
| Tol 07 | 3.06   | 0.13 | 3.07 | 0.24 | -0.20 |
| Tol 08 | 3.19   | 0.17 | 3.25 | 0.32 | -1.08 |
| Tol 09 | 3.29   | 0.22 | 3.35 | 0.35 | 79    |

Source: Notre recherche

(A) Les moyennes des femmes ont tendence à être supérieures à celles des hommes pour toutes les années, mais avec une différence non significative (p>.05).

Graphique 15. Lien entre tolérance et genre



**(B)** Les résultats de l'ANOVA, facteurs intra-sujets et facteurs inter-groupes, montrent qu'il y a des variabilités suivantes :

➤ Tol: F (3,204)=130,26; p <.001

> Tol\*genre : F (3,204)= .72 ; NS

> Effet principal du genre (test of between-subjects effects): F=.784; NS

En conclusion, H.5.4a n'est pas confirmée: Il n'y a pas d'effet du genre sur l'amélioration du niveau de tolérance. De plus, les comparaisons des moyennes entre deux genres ne révèlent pas des différences significatives mais il y a des la tendance qui montre que les moyennes chez les femmes sont plus élevées que celui des hommes (voir graphique ci-dessus).

## H. 5.4b. La tolérance et le type de vie

Il y a un lien entre l'amélioration du niveau tolérance et l'état de vie : les religieux améliorent plus le niveau de tolérance que les laïcs.

Tableau 26. Tolérance et état de vie

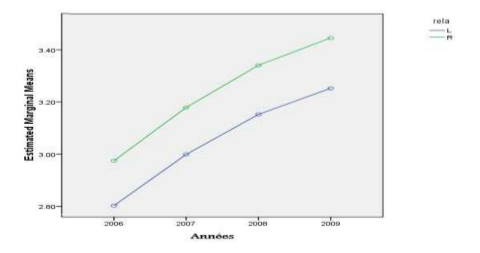
| VD     | R    | eligieux | Lai  | Test |         |
|--------|------|----------|------|------|---------|
| _      | M    | SD       | M    | SD   | t       |
| Tol 06 | 2.97 | 0.18     | 2.80 | 0.25 | 3.27**  |
| Tol 07 | 3.18 | 0.19     | 3.00 | 0.18 | 3.85*** |
| Tol 08 | 3.34 | 0.26     | 3.15 | 0.27 | 2.92*   |
| Tol 09 | 3.44 | 0.28     | 3.25 | 0.31 | 2.68*   |

\*p <.01\*\*p <.005 \*\*\*p <.001

(A) Depuis le début de notre étude, le niveau de tolérance des religieux est supérieur à celui du niveau des laïcs avec p <.005. Dans la deuxième année, les moyennes des religieux sont très significativement supérieures à celles des laïcs avec p <.001. Les deux dernières années, ces différences ont tendance à

diminuer, mais restent quand même significatives. Quoique les deux groupes s'améliorent au cours des quatre ans, le facteur type de vie (religieux/laïc) reste significatif tout au long de l'évolution.

Graphique 16. Lien entre tolérance et état de vie



(B) Par, l'ANOVA (test of within-subjects effects), on obtient:

➤ Tol: F(3,204)= 136,67

> Tol\*rela: F(3,204)=.07; NS

Rela: (Test of between-subjects effects), F (1,68)=11.913; p=.001

Il y a amélioration du niveau de tolérance à l'intérieur du groupe, mais cette amélioration n'est pas en interaction avec le groupe de vie religieux/laïc. Par contre, l'ANOVA (test of between subjects), montre que les deux groupes sont différents significativement (p=.001).

**H.5.4b** est confirmée, le groupe religieux se socialise mieux dans la tolérance que le groupe laïc, même si la progression des religieux ne limite pas celle des laïcs, la différence entre les deux groupes est significative (p=.001).

## H.5.4c. la tolérance et le niveau d'études

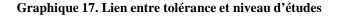
Il y a un lien entre l'amélioration du niveau de tolérance et le niveau d'études. Le tableau qui suit nous présente ces résultats : le niveau de tolérance

Le tableau qui suit nous presente ces resultats : le niveau de tolerance augmente proportionnellement au niveau d'études.

**(A)** La comparaison par ANOVA, des moyennes des groupes selon le niveau d'études pour la variable tolérance ne montre pas des différences significatives, quelle que soit l'année (p>.05).

Tableau 27. Tolérance par rapport au niveau d'études

| VD     | Professionnel |      | Seco | Secondaire |      | Université |          |
|--------|---------------|------|------|------------|------|------------|----------|
|        | M             | SD   | M    | SD         | M    | SD         | F inter- |
|        |               |      |      |            |      |            | groupes  |
| Tol 06 | 2.89          | 0.21 | 2.89 | 0.16       | 2.81 | 0.39       | .05      |
| Tol 07 | 3.08          | 0.29 | 3.05 | 0.17       | 3.11 | 0.16       | .39      |
| Tol 08 | 3.24          | 0.37 | 3.21 | 0.21       | 3.24 | 0.29       | .11      |
| Tol 09 | 3.32          | 0.42 | 3.32 | 0.24       | 3.36 | 0.33       | .10      |





(B) Pour vérifier H.5.3c, nous avons employé, les résultats de l'ANOVA intrasujets avec mesures répétées. Le test montre qu'il y a des effets intra-sujets dans la variable tolérance avec F (3,201)=131,97; .p. < 0.01 mais que par contre les variables indépendantes n'ont pas d'effet sur cette variation : Tolérance\* nivet : F(6,201)=1.10;NS. Le test des effets inter-goupes (test of between-subjects effects) ne montre pas une différence significative dans les performances de 3 groupes: [F (1.68)=.032, NS].

**H.5.4c** n'est pas confirmée, il n'y a pas de relation entre le niveau d'études et la tolérance. L'analyse des variances inter-groupes ne révèle pas non plus de différences significatives entre les performances des groupes selon les trois niveaux d'études.

200 Role de l'education à la pain dans le developpement integral de la personne

# 8.3 Conclusion sur les résultats qualitatifs et quantitatifs :

1) L'hypothèse 1 est confirmée par les résultats qualitatifs : il y a plus de connaissances et de stratégies en faveur de la paix après l'entraînement qu'avant l'entraînement. Autrement dit, « en éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, on améliore leurs connaissances et leurs stratégies en faveur de la paix ». Ils savent :

- > ce qui se passe (le savoir sur soi et sur les autres)
- > comment ça se passe (le processus)
- > comment faire des adaptations sur le terrain (relever les défis)
- proposer et introduire une modélisation active de la pratique de la paix en constante évolution.
- 2) L'hypothèse 2 est confirmée par les résultats qualitatifs : tant dans les réponses du personnel de soutien que dans celles du personnel d'admnistration et des membres actifs, les valeurs spécifiques de la paix sont fréquemment énoncées, mises en pratique et propagées après l'entraînement aux attitudes de paix. Autrement dit, « en éduquant à la paix un groupe de candidats médiateurs, il en résulte une transformation personnelle, culturelle et communautaire en faveur de la paix ».
- 3) L'hypothèse 3 est confirmée totalement par les résultats quantitatifs : « avec le temps de l'entraînement à la paix, les valeurs de la paix (don de soi, éveil de la conscience, spiritualité et tolérance) s'améliorent d'une façon très significative » (p <.001).
- 4) L'hypothèse 4 est confirmée par les résultats quantitatifs dans ¾ des cas : « les valeurs de la paix sont corrélées significativement les unes aux autres ».

En 2006, 2007, 2008 et 2009 la facette du don de soi est corrélée significativement avec la facette d'éveil de conscience, de spiritualité et de tolérance. La spiritualité est aussi significativement corrélée avec le don de soi et l'éveil de conscience. Par contre, la corrélation est faible entre la

- tolérance et la spiritualité d'une part (2006 & 2007) et la tolérance et l'éveil de conscience d'autre part (.2006, 2008 & 2009).
- 5) L'hypothèse 5 est infirmée pour la moitié des cas : l'influence des variables indépendantes sur l'amélioration du niveau de valeurs chez les membres actifs d'APAX est limitée. Toutefois, l'équipe de vie religieuse par rapport à l'équipe de vie laïque s'est montrée plus influente au niveau de toutes les valeurs de paix (don de soi, l'éveil de conscience, spiritualité et tolérance). Le genre est en interaction significative avec le don de soi et l'éveil de conscience, tandis que le niveau d'études est en relation seulement avec l'éveil de conscience.

En gros, les résultats qualitatifs complètent et expliquent les résultats quantitatifs, dans ces sens que :

- a) Par les résultats quantitatifs, nous concluons qu'il y a eu évolution du niveau des valeurs individuelles et collectives en faveur de la paix.
- b) Par les résultats qualitatifs, nous observons que non seulement les valeurs individuelles et collectives de la paix ont évolué, mais aussi, elles ont été comprises et traduites en actions pratiques adaptées à la communauté.

# Chapitre 9: Discussion et conclusion

« Il n'y a pas de savoir absolu, et ceux qui le proclament, qu'ils soient savants ou dogmatiques, ouvrent la voie à la catastrophe ». J.Bronowski (1974).

#### Introduction

La partie pratique de notre travail s'était donnée comme objectif de montrer comment l'éducation à la paix participe à la transformation individuelle, culturelle et communautaire. Cette partie se donne comme objectif de faire l'analyse et l'interprétation des résultats en fonction des objectifs et des hypothèses de ce travail.

Avec Galtung (1996), nous avons soutenu que l'éducation à la paix positive change le comportement, la structure et la culture. Dans la conception africaine, Bimwenyi-Kweshi (1982, dans Panu, 2007, p.67), propose trois niveaux de changements dans le développement d'un peuple : «le niveau morphologique, le niveau institutionnel et le niveau des valeurs » et ce changement ne s'opère radicalement que quand il a atteint le niveau des valeurs, qui est lié à l'identité culturelle du groupe, qui est elle-même le support de l'identité individuelle. Cette idée est soutenue par Fisher et ses collaborateurs (2002) qui suggèrent de travailler davantage avec des méthodes locales. Nous avons ainsi émis l'hypothèse qu'en éduquant les missionnaires de la paix aux valeurs chrétiennes (amour et liberté) inclues dans les valeurs traditionnelles représentées par la noblesse du coeur (ubunyangamugayo), on améliore leur niveau d'humanité ou leur attitude de paix, manifesté par le don de soi, l'éveil de la conscience, la spiritualité et la tolérance. Notre méthode ne suit donc pas le schéma classique d'apprentissage qui va du concret à l'abstrait

mais celui de l'abstrait au concret : choix des valeurs (culture)→ éducation (structure)→aptitudes (changements morphologiques).

La discussion des résultats de cette recherche, qui servira en même temps de conclusion, se fera en quatre sections : interprétation des principaux résultats, limites, perspectives et conclusion générale.

# 9.1 Principaux résultats

## 9.1.1 L'amélioration des valeurs de la paix

Les études études que nous avons menées ont cherché à évaluer l'efficacité des exercices d'entraînement à la paix sur l'amélioration des valeurs du don de soi, d'éveil de la conscience, de spiritualité et de tolérence. Les résultats de l'analyse des corrélations ont montré que les valeurs de la paix ont toutes évolué d'une façon cohérente et qu'elles sont en interdépendance et interconnexion les unes avec les autres. Culturellement, plusieurs auteurs (Bimwenyi, 1982; Bujo, 1993 et Panu, 2007) affirment que ces valeurs participent toutes au développement de l'être humain « muntu » relié ontologiquement à Dieu, à la communauté des vivants et des morts et au cosmos selon la conception africaine bantoue. Rappelons que nous avons considéré quatre dimensions au lieu de trois, parce que la dimension horizontale qui lie les individus entre eux a été scindée en actes de donner (don de soi) et de recevoir (tolérance). Ainsi, les sections suivantes, parlent des quatre valeurs présentées par ordre alphabétique : « don de soi, éveil de la conscience, spiritualité, et tolérance ».

# 9.1.1.1 Le don de soi comme valeur de paix

Nos résultats ont confirmé notre hypothèse (p <.001) selon laquelle l'entraı̂nement à s'occuper des autres, secourir les faibles, participer aux exercices spirituels et communautaire, etc., devrait améliorer le niveau du don

de soi. Par ailleurs, cette variable est fortement corrélée aux autres facettes de l'attitude de paix.

De même, cette variable connaît la progression annuelle la plus élevée (3,7/5). Mais comme son écart type est aussi le plus large (1), sa variance est significative (F=61, 81; p <.001), mais occupe la deuxième place après la tolérance. Il s'agit de la deuxième progression annuelle la plus importante.

Plusieurs raisons peuvent expliquer cette variation. La première tient du fait que les sujets qui ont participé à nos entraînements étaient tous disposés à le faire (voir résultats de l'hypothèse 1). Cela a été démontré par une série d'études menées par Staub (1974, 1978, 1989b, 1992, 1995a, 2003) sur le thème de « sharing and helping ». L'auteur met en évidence qu'il existe un facteur pro social qui est intimement lié à l'attitude d'aider les autres<sup>65</sup>. Pour ce qui est de ce groupe concerné, il y a une motivation interne parce que les sujets ont choisi volontairement cette valeur, (voir hypothèse 2) mais il y a aussi une motivation externe qui vient de l'Association qui encourage cette valeur.

La deuxième explication de l'amélioration de la valeur du don de soi tient à l'entraînement reçu (Staub, 1979, 1995a, 1995b) ou «learning by doing» (Staub, 2003 p. 40) qui est aussi une méthode spécifique de transmission des valeurs traditionnelles, au Rwanda (Kora ndebe, iruta vuga numve). Au Rwanda, que ce soit pour son groupe ou pour son pays, se donner jusqu'à sacrifier sa vie est une valeur hautement appréciée, à tel point qu'un rite annuel est commémoré le premier février pour louer les mérites des héros et pour exhorter la population au patriotisme sacrificiel. Traditionnellement, le sang des héros délibérément versé sur le sol de l'ennemi, pour l'amour de la patrie, devient le levain efficace, le pollen fécond, le grain tombé en terre, ouvrant un droit de

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> "Prosocially oriented persons helped in many different ways. A politically liberal orientation led people to work on positive social changes. Religiously oriented helpers tended to be volunteers and made donations. Materialistically oriented people (interested in wealth and financial security) tended to be unhelpeful" (Staub, 1992, 1995b in Staub, 2003, p.40).

salut pour le Rwanda. Ainsi, le patriotisme des éclaireurs (*Abacengeri*)<sup>66</sup> est même une institution que l'amour d'une communauté nationale inspire. Traditionnellement aussi, un rite de pacte de sang est un acte de don de soi par excellence, en vue de la bonne entente de la communauté. Cette dimension « de don de soi », qui a donc un sens, tant au niveau culturel qu'au niveau chrétien, est la plus facile à développer par rapport aux autres. Du point de vue social, le don inconditionnel met en valeur la solidarité inclusive, et c'est par l'exercice à l'empathie et à la pratique réflexive que cette valeur s'acquiert. Les exercices améliorent donc le niveau du don de soi qui est en quelque sorte une réalisation de soi. La personne évolue en humanité et apporte à elle-même et aux autres des solutions pour une paix durable.

## 9.1.1.2 L'éveil de la conscience comme valeur de la paix

Notre postulat était que les exercices d'entraînement à la paix, comme, par exemple, la connaissance de soi et des autres amélioreraient le niveau d'éveil de conscience.

Nos résultats ont montré que le niveau de d'éveil de la conscience s'est amélioré d'une façon très significative (F=44,33); p <.001), mais chaque année avec les moyennes plus basses que celles des autres dimensions. La moyenne annuelle la plus élevée est 2,6/5 avec un écart type de 0.9. Sur l'échelle d'éveil de conscience (Icyazo, 1995, Clouzot, 2005 et Ntezimana 2005), c'est la transition entre le niveau socio culturel du deuxième degré, où la personne est attachée à un groupe social particulier, et le niveau de l'égo individualiste où l'individu conteste certaines des valeurs qui lui ont été inculquées.

Nos résultats vont partiellement dans le sens des résultats des recherches interculturelles (Camilleri & Vinsonneau, 1996; Staub, 2003 et Dasen, 2007; Triandis, 1990). Ces recherches postulent que les sociétés individualistes

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Nous rappelons ici l'immortel dicton de Ruganzu I Bwimba (1312-1345), en réponse aux objections de sa mère désolée de son départ: "Umusindi yarenze akarwa" (Simpenzwe, 1990, p.17).

(Europe, les U.S.A.) privilégient l'autonomie personnelle, la compétition, la réussite (*achievement*) et l'indépendance, tandis que les sociétés collectivistes (les sociétés africaines et asiatiques) mettent, par contre, l'accent sur la solidarité, la coopération et l'harmonie.

Néanmoins, nous avons montré dès le départ que les premières comme les secondes ont besoin de liberté et de connexion. Ainsi, au Rwanda, on ne connaît pas que la satisfaction du besoin de connexion. La liberté existe aussi dans l'éducation, mais d'une manière contrôlée. Ainsi, la petitesse des moyennes de l'éveil de la conscience qui représente la valeur de liberté ou d'autonomie serait expliquée par le type d'éducation reçue. Les niveaux 1 et 2, caractérisés par le collectivisme sont plus choisis par les membres de l'APAX. Ces niveaux indiquent que les individus s'ajustent à leur environnement social et adaptent leurs besoins personnels à ceux du groupe. Autrement dit, ils privilégient les relations rapport par aux intérêts personnels. l'entraînement, la moyenne générale, passe des niveaux 1-2 aux niveaux 2-3. Cela s'explique sans doute par des résultats qui dépassent difficilement le niveau 3 ou niveau « individualiste ».

En effet, ce niveau 3, c'est-à-dire un niveau qui se caractérise par le fait que l'individu impose sa vision aux autres, sans tenir compte du point de vue du groupe, n'est pas bien apprécié dans la culture rwandaie et africaine.

Toutefois, les Rwandais, considèrent que la valeur « liberté » est un bien inestimable qui demande un sacrifice : « mieux vaut dissimuler, sous votre corps, le fil de l'épée que la vérité »<sup>67</sup>. En fixant les bornes de la liberté que l'âge mûr de la femme, comme de l'homme, n'oserait guère dépasser (niveau socio-culturel), on peut se demander si la peur de l'anarchie n'a pas jugulé, plus qu'il ne faut, l'épanouissement de l'individu dans sa liberté d'opinion, d'expression et d'initiatives. Pour les spécialistes de la culture africaine –collectiviste- (Bujo,

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Proverbe rwandais : « Aho kuryamira ukuri waryamira ubugi bw'intorezo »

1984, 1992, 1993 et Panu, 2007, p.81), la liberté n'est pas freinée car « l'individu est solidement ancré dans la communauté, mais en tant qu'être unique et inéchangeable, et dont certaines tâches au sein de cette communauté n'incombent qu'à lui seul, en tant qu'il est tel individu et pas tel autre ».

Cependant, sans aucune prétention de nier la valeur communautaire, nous constatons que les gens peuvent s'éveiller davantage au sens de responsabilité personnelle si on les entraîne à l'éveil de la conscience avec l'éducation tant formelle qu'informelle. La valeur d'individualité existe déjà (*kami ka muntu ni umutima we*) et la faire porter des fruits est un travail de d'éducation. En effet, nos résultats ont montré que les variables indépendantes (genre, état de vie et niveau d'études) n'ont pas été significativement influentes sur l'amélioration de l'attitude de paix, mais la variance entre le niveau d'étude et l'éveil de la conscience (voir test des effets intra-sujets) est la plus considérable (F=1.58). De plus l'ANOVA (test des effets inter-sujets) a prouvé que les moyennes en niveau d'éveil de la conscience diffèrent significativement (p <.05) selon le niveau d'études.

Ainsi, nous pourrons dire que plus le niveau d'études sera élevé, plus l'entraînement à la liberté (l'éveil à la conscience) sera facile. En effet, en s'ouvrant aux autres cultures par les études, on se crée d'autres liens et la peur de l'abandon du groupe identitaire diminue. Cette peur est considérée comme une incapacité à se détacher pour devenir autre, autonome et individué, attitude qui correspond à la personne individualisée qui est au quatrième niveau de notre échelle. L'objectif de l'éducation à la paix étant d'atteindre le niveau 5 - ou stade de la communion aux autres, tout en restant soi-même - certains individus y arriveront, mais d'autres resteront aux autres niveaux selon l'histoire individuelle.

Toutes les cultures ont absolument la notion de ce niveau 5 mais l'atteindre reste difficile, car c'est l'intégration même des valeurs individualistes aux

valeurs collectivistes (1 & 2) qui est en jeu. Au Rwanda, les très rares personnes qui peuvent échapper au contrôle social, et arriver à faire librement tout ce qui est bon pour elles-mêmes et pour les autres sans discrimination aucune, sont estimées par la société, comme semblables à Dieu (*Imana y'i Rwanda*). C'est le niveau de la perfection.

Pendant quatre années d'observation, nous avons constaté que les membres de l'échantillon évoluent d'un stade inférieur vers le stade supérieur. Cela montre que le niveau 5, c'est-à-dire le niveau parfait d'éveil de conscience, pourrait être atteint, à condition qu'il y ait une volonté suivie de la part de l'entraîné et de l'entraîneur. Cette évolution aura un impact positif au niveau de la culture.

## 9.1.1.3 La spiritualité comme valeur de la paix

Pour élever le niveau de spiritualité, valeur qui connecte l'individu à Dieu, on a pris le chemin de la « méditation », qui selon Trungpa (1976, p. 16), ne consiste pas seulement à essayer d'atteindre l'extase, la félicité spirituelle ou la tranquillité, ni à tenter de s'améliorer, mais aussi « à créer un espace où il est possible de déployer et défaire nos jeux névrotiques, nos auto-illusions, nos peurs et nos espoirs cachés ». Le fait de participer à des exercices spirituels comme la prière, les services religieux, la méditation (ou d'autres pratiques), peut produire des changements positifs dans le fonctionnement du système immunitaire (Newberg & al., 2003, pp.286-287, dans Panu, 2007, p. 204) en procurant la joie et la paix qui constituent le sommet du développement humain, selon Hawkins (2005).

Selon nos résultats, le niveau de spiritualité s'est amélioré dans le sens qui confirme notre hypothèse : « les exercices d'entraînement à la paix améliorent le niveau de spiritualité ». Toutefois, sa corrélation par rapport aux autres facettes de l'attitude de paix n'est pas totale. La spiritualité est une valeur qui est liée très significativement au don de soi, à l'éveil de la conscience et moins à la tolérance. Ce qui va dans le sens des recherches de Peck (1998) qui dit que la

plupart des personnes reste beaucoup plus longtemps au stade de la loi, que nous avons qualifié d'institutionnel, et qu'il avance difficilement vers le stade de la communion.

Ces résultats pourraient être aussi interprétés par les constatations de Friedli (2009) et Sen (2006) qui montrent que le fondamentalisme des religions ne serait pas en faveur de la tolérance, mais un défi pour la paix. En effet l'ambivalence est la caractéristique même de certaines attitudes qui ont été étudiées -comme le racisme- par les psychosociologues (Glick & Fiske, 1996; Hass, Katz, Rizzo, Bailey & Eisentadt, 1991). Dans notre cas, cette ambivalence pourrait être expliquée par le fait que faire parti de l'APAX exige la tolérance. Ainsi, demander à un individu de dire s'îl y a des gens qu'il ne tolérerait pas, est une question gênante. De là on pourrait supposer que certains sujets auraient donné dans certains cas, une réponse socialement désirable. Par contre, l'auto-évaluation sur la spiritualité, qui est une attitude humaine d'intériorité ne compromettant pas la personne par rapport aux autres, peut se montrer moins ambivalente que la tolérance. Nous concluons qu'une formation spirituelle profonde, décentre la personne d'elle-même et l'ouvre aux autres valeurs humaines en faveur de la paix.

### 9.1.1.4 La tolérance comme valeur de la paix

Comme dans les autres facettes de la paix, le niveau de tolérance s'est développé très significativement (p <.001). Le niveau de tolérance des individus de l'APAX, dans tout le groupe, a changé lentement mais progressivement pendant les quatre ans de formation à la pratique empathique et réflexive. Nos observations personnelles, comme les résultats de l'enquête de Firelight montrent que ce changement a été d'abord individuel : diminution de la méfiance et augmentation de la collaboration. Comme les relations, au Rwanda, ne se limitent pas seulement aux membres du groupe restreint, il y eu concrétisation de la tolérance, envers les personnes les plus marginalisées ou

les plus abîmées de la société comme les handicapés et les orphelins (Voir Annexe) qui ne sont pas membres du groupe d'APAX.

Avec des séminaires intensifs de tous les membres et la vie communautaire, nous croyons avoir satisfait aux expériences de contacts intergroupes, tel que nous les connaissons, de la recherche classique en psychologie sociale (Lewin 1948 et Allport, 1954, dans Eckmann, 2004, p. 104) et en psychologie humaniste (Rogers, 2001) pour le développement de la personne. D'ailleurs, nos résultats montrent que l'entraînement à l'empathie et à la pratique réflexive a apporté des changements individuels.

Par cette méthode d'éducation à la paix, les résultats des interviews et des observations ont montré aussi qu'il y a un changement culturel. Le changement communautaire- structurel- ne s'est pas fait remarqué aussi rapidement que les deux premiers. Les structures dans lesquelles fonctionne l'APAX, sont, nous l'avons montré dans les théories, de tendance conservatrice, avec une organisation à grande stabilité. Leur changement devient automatiquement possible d'une part, quand les individus ont changé individuellement et culturellement, et d'autre part lorsque ceux qui sont dans les organes de décision sentent des incongruences, entre les valeurs habituelles et les valeurs de la paix.

Notre méthodologie traditionnelle active et intuitive où l'éduqué doit moins apprendre qu'imiter, moins savoir que pratiquer, n'est pas non plus loin de cette conception. Pour remplir les exigences d'une éducation à la paix, les conférences et les instructions cognitivistes n'ont pas manqué pour aider la personne à s'ouvrir aux autres mentalités. Le fait que nous avions les formateurs intéressés et convaincus de l'importance de la valeur de tolérance, la question du modèle n'était pas posée. Le fait aussi qu'ils étaient compétents pour créer de la dissonance cognitive chez les apprenants, ajoutait quelque chose pour faciliter le changement ou atténuer les résistances. Comment expliquer par exemple les valeurs de tolérance et de solidarité inclusive s'îl y a

des marginaux comme des handicapés, des faibles non pris en considération par la société et qui sont vouées à la disparition? Nous avons remarqué qu'il y a eu une corrélation faible de la facette de tolérance, par rapport à l'éveil de conscience et à la spiritualité que sont des valeurs d'intériorité. Nous avons attribué ce biais à l'ambivalence qui est dans l'attitude même de la tolérance. En effet de tels résultats ont été trouvés aux Etats-unis dans une étude sur « l'attitude raciste » des blancs envers les personnes de couleurs (Hass, Katz, Rizzo, Bailey & Eisentadt, 1991, dans Leyens, 2008, p. 270). Nous pouvons aussi dire que la tolérance est une valeur de la paix, indépendamment de la spiritualité et de l'éveil de conscience.

### 9.1.2 Les résultats par rapport au genre

Nous avions postulé que la personne de sexe féminin sera plus performante dans l'amélioration des attitudes pour la paix, car elle est plus socialisée dans l'utilisation du langage émotionnel, que la personne de sexe masculin.

Cette différence sexuelle du fonctionnement émotionnel, qui a été confirmée partiellement par les résultats de notre recherche, trouve ses explications dans l'éducation –socialisation- et dans la culture. C'est aussi le langage du corps ou le langage émotionnel que les médiateurs pour la paix apprennent, et par cette nouvelle socialisation, nos résultats montrent que les deux genres parviennent aux bonnes performances.

Des quatre facteurs examinés (don de soi, éveil de conscience, spiritualité et tolérance), le genre n'a pas montré un effet significatif. Par contre, en considérant seulement la facette « don de soi », [F (3,207)=61,81 ; p. < .001], l'analyse de la variance montre qu'il y a un effet significatif du genre sur cette facette [F (3,204)=3,47 ; p. < .05)]. Les résultats ont montré aussi des différences inter-groupes en faveur du genre féminin pour ce qui concerne le facteur « tolérance » avec p <.05 mais sans effet du genre sur la variation de la tolérance [F (3.204)=.72 ; ns].

Ces mêmes tendances ont été observées dans les recherches doctorales d'Ibarra (2006, p.198), avec les jeunes adultes à Fribourg (Suisse). La chercheuse observe que « les buts « relations interpersonnelles stables et profondes, s'occuper du bien-être des autres » (...) ont été davantage choisis par les femmes que par les hommes ».

En ce qui concerne la culture, nos résultats vont dans le même sens que l'éducation traditionnelle prodiguée aux individus de sexe féminin au Rwanda, laquelle éducation rappelle toujours que la fille n'a ni régions ni ethnies (umukobwa ni nyampinga). Elle est toujours appelée à transcender les barrières qui séparent les humains. C'est ainsi que grâce à sa docilité envers la communauté, on arrivait toujours à réconcilier les familles en conflit (Friedli, 2002; Franche 2004). Les analyses des résultats qualitatifs, liées à nos observations sur terrain, ont aussi montré que les femmes passent beaucoup plus de temps à s'occuper des personnes les plus abîmées (handicapés, malades, les petits orphelins) que les hommes. Par exemple, ce groupe de femmes de l'APAX se relayait pour garder, dans leur chambre, les orphelins, (Thérèse et Benoit), pour les porter au dos comme font les autres mamans et pour leur prodiguer chaleureusement tous les soins nécessaires sans ménager leurs efforts.



Photo: L'orphelin Benoit porté par Catherine

Les deux autres facettes de l'attitude de paix (éveil de conscience et spiritualité) ont été améliorées indépendamment du genre. L'effet du genre sur « l'éveil de la conscience » montrée par l'analyse de la variance [F(3,204)=.73)] est non significatif. Toutefois, nous avons pu observer que, contrairement aux autres facettes, les moyennes des hommes sont restées supérieures à celles des femmes, pendant les quatre ans d'entraînements, pour le facteur « éveil de conscience ». Au départ, la différence entre les deux groupes était significative (t=2.30; p <.05) pour cette facette, mais cette significativité a été effacée par l'entraînement, de telle manière qu'à la fin elle ne soit plus significative (t=25, p>0.05). On peut donc dire que les hommes sont plus socialisés à être éveillés, que les femmes puisque leur niveau de départ était significativement supérieur à celui des femmes.

Au niveau de la spiritualité, les deux groupes se comportent presque de façon similaire sans grandes différences dans les moyennes. L'effet du genre sur la spiritualité n'est pas important [F(3,204)=.12; ns)]. Ce constat est corroboré

par les recherches de Kalibwami (1991) qui, sans distinction du genre, de la région ou de l'ethnie, affirment que le Rwanda est une société religieuse. Rappelons que l'entraînement qui a été donné avait comme objectif de transformer la religiosité, souvent inconsciente, en spiritualité consciente, aboutissant à la communion non exclusive. Ces résultats montrent qu'il n'y a pas de résistance lié au genre pour être spirituel.

En somme l'effet « sexe » est significatif dans la variation intra-groupe de la variable « don de soi » mais ne l'est pas dans les autres facettes. Pour la facette de tolérance, les moyennes des femmes surpassent celles des hommes, significativement, mais sans que cela ne se répercute sur le progrès d'aucun groupe. Autrement dit, les différences sexuelles ne limitent pas l'amélioration des valeurs de la paix de l'un ou l'autre genre. Les deux genres peuvent évoluer ensemble, chacun à son allure. Les petites différences qui dépendent des facettes sont une richesse. Au moment où les femmes ont une avance dans les relations sociales de « don de soi » et de « tolérance », les hommes en ont aussi dans « l'éveil de la conscience », les uns comme les autres étant sur les mêmes bases spirituelles.

En résumé, nous pensons que les deux sexes seront complémentaires dans la mise en pratique du programme de formation à la paix. Il y a des valeurs mieux assimilées chez les uns que chez les autres. En suivant ensemble une même formation à la paix, les membres de deux sexes pourraient se compléter mutuellement, l'un découvrant et appréciant les valeurs de l'autre.

200 Role de l'eddeation à la paix dans le developpement integral de la personne

## 9.1.3 Les résultats par rapport au « groupe de vie » religieux/laïc.

La variable contient deux catégories : les membres religieux et les membres laïcs. Les religieux vivent en communauté avec observance de leur règle de vie tandis que les laïcs sont autonomes dans la gestion de leur temps et de leur patrimoine. En plus des valeurs communes à tous les médiateurs, les religieux choisissent les traits caractéristiques de Jésus *chaste*, *pauvre et obéissant*.

Les aspects étudiés concernant le développement de la personne au niveau des valeurs humaines pour la paix que sont le *don de soi, l'éveil de la conscience, la tolérance et la spiritualité* semblent être influencées par l'état de vie ou la forme de vie (religieux/laïc).

En effet le fait d'être religieux dans le groupe d'APAX, exerce une influence très significative sur la dimension de « don de soi » : F (3,204)= 14,86 ; p. <.001. Cette influence croit avec le temps de formation aux valeurs de la paix.

Par rapport à « *l'éveil de la conscience* », les résultats de l'analyse de variance montrent que l'état de vie a une influence significative : F(3.204)=3.81 ; p <.05. Au début, les scores des candidats religieux sont inférieurs à ceux des laïcs. Cela pourrait être expliqué par leur mode de vie dans l'obéissance totale appelée aussi obéissance aveugle pratiquée plus par le monde religieux que du monde laïc. Pour finir, les membres religieux ayant participé à l'étude ont montré plus d'éveil à la conscience que les laïcs.

En ce qui concerne la facette « *spiritualité* », l'effet de l'état de vie est significatif : F(3,204)=2.80; p<.05. Par contre, il a tendance à l'être sur la tolérance mais ne l'est pas F(3,20)=.07; p>.05

En général, les membres religieux d'APAX sont plus performants dans les dimensions de don de soi (p <.001), éveil de la conscience (p <.05), spiritualité :

(p <.05) mais pas en *tolérance* (p>.05). Donc, au niveau de trois facettes sur 4, la variable état de vie a un effet significatif. Cette influence pourrait être expliquée par **l'effet du groupe** (Eckman, 2004 ; Leyens, 1987). En effet, au moment où les membres laïcs se dispersent en dehors de la communauté, les membres religieux restent ensemble et continuent à s'imprégner des valeurs de la paix par les discussions et s'engagent dans leur pratique quotidienne.

Nous pouvons expliquer ce phénomène aussi par **l'effet d'engagement** (Joule & Beauvois, 2006, p.55). Cet engagement se situe dans une situation donnée, et se renforce par deux conditions: « la taille de l'acte et la raison de l'acte » (nous soulignons). Dans la taille, il y a la visibilité de l'acte : « un acte est d'autant plus engageant qu'il est socialement visible, de caractère public par opposition à anonyme ». Ainsi, on comprendra que ceux qui se sont mis en exergue, à l'état religieux, pour accomplir une tâche déterminée, aient plus de zèle et de constance pour arriver jusqu'au bout. Leur forme de vie comprend donc l'engagement à se donner totalement à la mission qui, avant de se caractériser par les œuvres extérieures, consiste à rendre présent au monde le Christ lui-même par le témoignage personnel. En outre, la vie religieuse prend part à la mission du Christ par un autre élément qui lui est propre: la vie fraternelle en communauté pour la mission.

Dans la taille ou la grandeur, il y a aussi l'importance de l'acte car « un acte est d'autant plus engageant qu'il est important en considérant les conséquences et les coûts ». Cela peut expliquer la progression qu'il y a dans les deux groupes. La raison de l'acte - qu'il s'agisse de la sainteté pour les religieux ou la noblesse du cœur, pour ce qui concerne les laïcs - est une motivation qui induit la progression de chacun des deux groupes.

## 9.1.4 Les résultats par rapport au niveau d'études

La variable « niveau d'études » contient trois catégories: les études professionnelles, les études secondaires et les études supérieures.

A propos des résultats intergroupes, l'analyse de variance (ANOVA) n'a pas montré de différences significatives entre les moyennes des trois groupes d'études. Les trois groupes se ressemblent dans l'ensemble. Les études de Staub (2003) sur les auteurs des massacres et des génocides n'ont pas trouvé non plus la différence entre les niveaux d'études.

Le niveau d'étude professionnel a eu les moyennes les plus basses au début de l'entraînement pour les valeurs de don de soi, d'éveil de la conscience, et de spiritualité. Au cours de l'entraînement, le rattrapage du groupe niveau professionnel a été d'une telle rapidité qu'au cours de la quatrième année, sa moyenne dépassait celle des deux autres niveaux, en « don de soi ». Ces résultats montrent que la facette du « don de soi » est plus liée à la pratique qu'à la connaissance. Autrement dit, c'est par l'exercice, que les attitudes s'installent (Staub, 2002). Avec la facette de la tolérance, les trois groupes ont commencé au même niveau (2.8) et ont terminé (3,3) sans marquer de différence. La moyenne du groupe de niveau professionnel est restée cependant inférieure à celle des autres pour les facettes d'éveil de conscience et de spiritualité.

### Le niveau d'études secondaire

C'est le niveau qui reste ambivalent et qui ne se distingue en aucune variable. Le fait est évident puisqu'ils ne sont ni professionnels pour se distinguer en don de soi, ni réalisés académiquement pour se distinguer en éveil de conscience.

Le niveau d'études universitaires.

La supériorité de leurs moyennes n'est pas significative.

Exception faite à la variable tolérance, nous remarquons que dans les premières années de l'entraînement, les sujets ayant un niveau d'études élevé ont des moyennes respectivement supérieures à celles de leurs collègues de niveau d'études inférieur, ce qui témoigne d'une différence d'adaptation. En effet, de nombreuses recherches montrent que la scolarisation produit des processus cognitifs nouveaux (Logoff, 1981; Segall et al. 1999; Mishra et Dasen, 2004, dans Dasen, 2007, p. 212) et a un impact sur des processus cognitifs universels (Scribner et Cole, 1981; Berry et Bennet, 1991, dans Dasen, op.cit.). Pour cet auteur, cet effet se réalise en facilitant la généralisation des processus existants à une variété de contextes plus grande, y compris des contextes nouveaux et non familiers et en favorisant des styles cognitifs différents.

En gros, seule la facette d'éveil de conscience a eu des moyennes significativement différentes selon le niveau d'études. Les résultats diffèrent significativement, d'une année à l'autre : la différence est significative en 2006 (p <.01), et reste significative en 2007, 2008 et 2009 (p <.05). A propos des variations intra-sujets, l'analyse de la variance multivariée (MANOVA) n'a pas montré d'impact du niveau d'études sur le changement opéré dans les valeurs de paix. Même sur la facette d'éveil de la conscience où les moyennes des groupes diffèrent significativement, l'effet du niveau d'études n'est pas significatif pour affecter le changement individuel. Nos résultats ont aussi montré que les moyennes pour le niveau d'études universitaire ont été, du début à la fin, supérieures par rapport à ceux des deux autres groupes dans la dimension d'éveil de la conscience, ce qui témoigne que par le niveau d'études le sujet échappe au contrôle social du groupe identitaire et s'approprie des valeurs plus universelles. A partir de là, nous concluons que cette variable du niveau d'études pourrait être utile dans les recherches futures surtout, qu'avec le niveau d'études élevé, les réponses socialement désirées peuvent se présenter aisément.

270 Role de l'education à la paix dans le développement intégral de la personne

#### 9.1.5 Conclusion.

Les valeurs chrétiennes se résument en amour et liberté. Et en Afrique, le rite initiatique culturel faciliterait l'accès à ces valeurs qui, selon notre position, sont des dimensions d'une même attitude de paix. Chacune est conditionnée par les intérêts de la société qui l'a produite et chacune contribue à façonner l'individu selon les instruments culturels du milieu. C'est ainsi que dans notre tentative de contribuer à l'éducation universelle pour la paix nous avons proposé l'amélioration équilibrée de ces valeurs de liberté (éveil de la conscience) et d'amour (spiritualité, don de soi et tolérance) car ce sont les valeurs partagées par tous les humains. Sans prendre le risque de comparer les gens qui sont dans les conditions incomparables, nous avons limité notre étude sur le terrain à des groupes de profils différents qui partagent la même culture et les mêmes valeurs et nous avons constaté que ces groupes évoluaient tous positivement grâce à l'entraînement intégré dans la méthodologie locale d'éducation à la paix. Quelques différences dues à la socialisation n'ont pas manqué. Il s'agit par exemple de la prédisposition des femmes dans les tâches sociales par rapport aux hommes et des membres religieux par rapport aux laïcs. Le niveau d'études aussi a montré un impact sur le développement de l'éveil de conscience. Rappelons que l'amélioration des valeurs de la paix est un processus de maturité ou de réalisation de soi et qui peut être stoppé quand les besoins fondamentaux ne sont pas satisfaits. Cela a été mis en évidence dans les résultats qualitatifs par la découverte des causes profondes qui sont à l'origine des conflits.

Nous sommes loin d'avoir donné les valeurs et les méthodes exhaustives pour l'éducation à la paix, c'est pour cela que nous réservons la section qui suit pour parler de certaines limites à notre recherche.

#### 9.2 Limites

#### a) Concernant le plan de recherche

Notre recherche a été limitée dès le début dans le temps et l'espace. Nous avons montré que c'est une recherche longitudinale, et nous savons qu'au cours de la formation qui a duré 4 ans, il n'a pas manqué de facteurs qui pourraient influencer les résultats, comme par exemple le niveau d'études et la profession. Il y a aussi eu des pertes de sujets et nous ne savons pas ce que ces sujets nous auraient donné comme résultats.

#### b) Concernant la validité interne

A part ces limites déjà signalées, nous pouvons ajouter le problème de la fidélité interne. Notre travail se situant dans la recherche-action, ou recherche active, nous sommes guêtée par deux facteurs susceptibles d'influencer la validité des résultats. Il s'agit de nos propres attentes et des attentes des sujets. Pour ce qui est de notre côté, nous avons essayé de faire intervenir d'autres évaluateurs, comme l'équipe des formateurs. De plus, la synthèse de chaque évaluation était réalisée par le comité exécutif (3 personnes) en présence de tous les participants. Au sujet des attentes des sujets, cette validité peut être entachée par la désirabilité sociale surtout qu'il est question d'évaluer les valeurs. Mais elle est atténuée par les évaluations concrètes du questionnaire de Firelight et par notre présence réelle sur le terrain d'étude (voir illustrations de l'Annexe C).

#### c) Concernant l'éthique

S'agissant de l'éthique, les médiateurs, les éducateurs à la paix suivent les lois de l'éthique et les enseignent. Il s'agit de l'éthique de conviction (ethos), l'éthique de responsabilité et l'éthique d'urgence. Par l'éthique de conviction, ils sont appelés à transcender la conscience et les émotions collectives pour

prendre une responsabilité individuelle. Or, les sociétés qui fonctionnent de manière collective n'encouragent pas cette manière de faire. Cela constitue une limite à l'éthique de responsabilité que nous avons vue au chapitre II (Johansen, 2008) car aimer Dieu, le prochain et l'humanité entière, s'oppose à des normes collectives qui se montrent discriminatives à l'égard de ceux qui ne font pas partie du groupe. Nous avons souligné cette faiblesse de la culture d'une solidarité exclusive. L'éthique d'urgence est aussi paralysée par le doute et l'incapacité de pouvoir trancher seul devant les cas difficiles quand on se trouve en dehors du groupe. Cela explique pourquoi, dans nos résultats, le niveau de l'éveil de la conscience reste inférieur à ceux des autres facettes. En effet, cette valeur va à l'opposé de celles inculquées dans le cadre de la socialisation rwandaise comme le conformisme, le respect de l'ordre établi et la non mise en question de ce qui a été dit par l'autorité.

## d) Concernant l'émetteur du message

La question de la crédibilité se pose aussi quand on a des médiateurs qui se trouvent dans les groupes antagonistes. Le médiateur porte lui-même les influences de son groupe, et quand bien même il essaierait de transcender ces différences, les personnes de l'autre groupe n'auront pas nécessairement confiance en lui. Elles le catégoriseront comme un membre du groupe antagoniste, et son comportement va vraisemblablement se conformer à leurs attentes. Parce que chaque groupe lutte pour qu'il n'y ait pas changement dans son camp, par crainte de perte de cohésion.

### e) Concernant l'échantillon

Notre étude étant spécifiquement une étude de cas déterminé, a porté sur un seul groupe avec les avantages et les inconvénients y relatifs. Comme avantage, nous avons respecté l'éthique de la recherche-action qui veut que les sous-groupes acquièrent la même formation et le même suivi. On respecte les classes ou les profils des candidats à la formation. Comme inconvénient, il devient

difficile de trancher sur les effets du traitement quand il n'y a pas de groupes témoins. Cependant, certaines analyses comparatives des groupes étant aussi biaisées par l'hétérogénéité des caractéristiques de l'échantillon (Ibarra 2006), nous avons présevé l'aspect qualitatif par rapport au quantitatif.

## f) Concernant les moyens pratiques

Une éducation à la paix devrait en effet atteindre toutes les souches de la population, selon le domaine au même moment pour que le changement soit rapide et harmonieux. Cela n'a pas été possible car, on est limité surtout par les moyens financiers. Cela soulève le problème de la pauvreté. Même ceux qui se proposent comme médiateurs, n'ayant pas les besoins fondamentaux satisfaits, ne peuvent pas tenir longtemps pour éviter les crises d'incohérences causées par leur désir de réalisation de soi, et leur soif d'être comblés matériellement, et d'appartenir à un groupe bien reconnu et bien respecté. La question de savoir si leur service se situe au niveau du don ou de l'intérêt reste posée.

#### g) Concernant les variables incontrôlables

Nous ne pouvons pas clôturer la section des limites sans ajouter que le programme d'éducation à la paix se heurte aussi à des causes relevant des variables incontrôlables comme les positions politiques des dirigeants en place et les intérêts économiques des grandes puissances. Nous l'avons vu, l'une des manières d'envisager l'éducation à la paix, dans les pays dont le conflit a une longue histoire, consiste dans le changement des mentalités (Salomon & Névo, 2002). Aussi, nous encourageons les chercheurs à travailler non pas seulement avec une population victime, mais aussi avec tous ceux qui détiennent l'autorité (les grandes puissances, les ONG, etc.), car ces derniers préfèrent de loin l'obéissance aveugle à l'éveil de la conscience pour faire aboutir leurs plans d'action qui, quelquefois, ne tiennent pas compte des besoins de la population locale.

9.3 Perspectives

Dans un milieu coutumier rwandais, à défaut d'éducation technique occidentale, l'éducation à la liberté, avec ses limites, et à l'amour (dans toutes ses dimensions) occupait l'attention de toute la communauté. Notre recherche soutient cette éducation traditionnelle tout en l'ouvrant aux perspectives nouvelles.

Concernant les recherches scientifiques, de nombreux travaux de psychologie interculturelle assimilent ces attitudes à des valeurs (Smith et Shwartz, 1997, mentionnés par Dasen, 2007) « spécifiquement au collectivisme et individualisme » (Kagitçibasi, 1997, dans Dasen 2007, p.207) ou « la dépendance et indépendance à l'égard du champ » (Witkin, 1978, cité par Dasen 2007, p.207). Ces courants postulent que les personnes dépendantes à l'égard du champ, utiliseraient une conception globale, se laisseraient influencer par leur entourage, aussi bien au niveau de la cognition qu'au niveau social, et seraient facilement empathiques. Par contre, les personnes indépendantes à l'égard du champ, auraient une conception analytique, un jugement personnel, et moins d'empathie dans les interactions sociales. Nous proposons, pour l'éducation à la paix, la perspective de chercher ces valeurs qui semblent universelles et de laisser le soin aux méthodologies locales pour leur amélioration.

Concernant le développement intégral de la personne, ces deux dimensions ont été développées équitablement dans l'approche d'éducation à la paix dans les communautés d'APAX en vue du bon équilibre entre l'autonomie et la dépendance. Ce modèle qui recherche l'équilibre et l'harmonie des valeurs humaines participe au développement intégral de la personne.

L'éducation à la liberté, à l'indépendance ou à l'autonomie est assimilée à l'éducation à l'éveil de la conscience. Quant à l'éducation à la relation<sup>68</sup>, elle est assimilée à l'amour, envisagé en 3 dimensions, celle de recevoir (tolérance) et celle de donner (don de soi) ainsi que celle de la spiritualité qui embrase tout l'univers. Notre conception diffère de celle de Witkin (op. cit), au niveau de la valeur d'empathie qu'il attribue plus à l'individu dépendant du champ qu'à l'individu indépendant. En fait, notre étude a montré que cette indépendance sans empathie est un signe que le développement de l'individu serait arrêté au 3e niveau de l'échelle de l'éveil de la conscience ou au 2e niveau selon Clouzot et que le niveau de l'empathie devrait caractériser toute personne qui est arrivée à la maturité quelles que soient les valeurs de son groupe. Pour ne pas tomber dans la même erreur commise par les courrants anthropologiques du XIXè qui prônaient des idées des cultures supérieures aux autres, cette échelle de l'éveil de conscience (Ichazo, 1995; Clouzot, 2005; Ntezimana, 2005) ne devrait pas être hiérarchisée mais plutôt horizontale. Cela faciliterait la bonne négotiation entre les valeurs d'individualisme et de collectivisme. Nous proposons une perspective de faciliter la progression de ces deux valeurs pour le développement de la personne.

Concernant la pratique éducative, nous considérons que le modèle du développement intégral de la personne a quelque chose à apporter à l'éducation. La dépendance à l'égard du champ (le collectivisme) rappelle que dans l'éducation, il faut être près des personnes en formation pour le modelage et la transmission des normes. En complémentarité, le modèle d'indépendance à l'égard du champ (individualisme) met en évidence le fait qu'une certaine distance doit exister dans toutes les relations interpersonnelles. Ainsi, l'éduqué peut explorer d'autres manières de faire, d'autres relations humaines, pour enrichir sa personnalité augmenter ses compétences et son sens de responsabilité individuelle. C'est la bonne distance entre l'éducateur et l'éduqué

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Nous préférons les mots liberté ou autonomie et connexion ou relation ou amour au lieu d'individualisme et dependence que nous semblent pejoratives..

qu'il conviendra de chercher dans les méthodologies locales pour maintenir une croissance équilibrée entre ces deux valeurs.

Concernant l'enseignement moral et religieux, nous soutenons que si les êtres humains de toute la terre avaient un amour inconditionnel et une conscience éveillée pour partager le pouvoir, les dons et les biens, il y aurait moins d'insatisfaction des besoins -non seulement matériels- qui entraîne la frustration, la haine, la violence, la guerre, etc. Ce travail a contribué à montrer cette universalité des valeurs qui ne nie pas des nuances culturelles, et à proposer une méthode riche en sagesse spirituelle et pédagogique pour la formation des formateurs en valeurs de la paix. Ainsi, au lieu d'utiliser la valeur évangélique de pauvreté, nous avons proposé la tolérance et le don de soi ou les actes de recevoir et de donner. La chasteté comme valeur d'adhésion à Dieu et à l'univers est explicitée par la spiritualité. Dans notre approche, l'obéissance n'est pas aveugle, mais éveil de la conscience dans la communication, ce qui donnera la force de prendre la responsabilité pour le développement humain et économique. Reste à vérifier si le collectivisme serait à la source du sousdéveloppement et des violences répétées dans les pays en voie de développement!

Concernant la mondialisation positive, qu'elle soit d'en haut ou d'en bas (Appadurai, 2009), gérée en tenant compte des besoins humains contextuels (c'est-à-dire en atténuant l'individualisme) pourrait enrichir davantage les relations et diminuer les conflits planétaires car elle serait assimilée à la solidarité inclusive. Les systèmes communautaires comme ceux d'APAX, en essayant de tenir compte des idées de tous les membres, tentent de montrer qu'ils peuvent mieux survivre dans les conditions difficiles, grâce aux efforts conjugués de ses membres par globalisation d'en bas, dans un milieu rural où les infrastructures de base ne sont pas encore développées (routes macadamisés, téléphones de bureau, le réseau internet).

Chaque communauté, en se développant, essaie d'entraîner avec elle l'entourage en devenant ainsi la voix des sans voix.

Concernant l'équilibre entre le développement humain et économique, le problème se pose au niveau des besoins insatisfaits qui sont à la base des conflits régionaux et de lutte des classes. Les conflits naissent, entre autre, des besoins fondementaux d'une communauté, -manque de logements, de nourriture, d'eau, de soins médicaux, de contact, de capacité de prise de décision-, affectant sa capacité à aller de l'avant et perturbant tout l'ensemble des valeurs et des normes de conduite d'une société. Notons que chacun de ces domaines peut être une source de conflit. Ces cas peuvent se concrétiser, par exemple, dans le conflit sur les ressources en cas de pénurie, le conflit qui surgit lorsqu'un groupe se sent désavantagé par le développement d'un autre, et le conflit qui se perpétue du fait de la crise en valeurs sociales et de la présence d'une culture de la violence. Pour améliorer la situation, toutes ces trois dimensions devront être prises en compte par des interventions visant principalement des besoins matériels immédiats; par d'autres qui s'attaquent aux besoins de développement et par d'autres qui tendent à l'instauration de la paix à long terme. Nous l'avons vu, l'APAX a compris le principe, mais ne dispose pas des moyens financiers pour les mettre en pratique. Pour relever le défi de pauvreté, il faut compter sur ses propres forces, mais cela pose le problème de l'autre, le plus démuni qui absorbe les énergies, faute de base nécessaire pour entamer la démarche. Cette réflexion conduit à proposer des perspectives de recherches dont la première question de recherche pourrait porter sur le sens que les praticiens et praticiennes de l'éducation à la paix donne à la solidarité positive (inclusive).

## 9.4 Conclusion générale

Ce travail sur l'éducation à la paix et le développement intégral de la personne dans les communautés d'APAX au Rwanda, s'est voulu une réponse à l'invitation de Fisher et ses collaborateurs (2002) à l'éducation aux valeurs traditionnelles pour une plus grande réussite à l'instauration de la paix. Ces auteurs trouvent que l'éducation à la paix réussira mieux si on s'appuie sur les méthodes traditionnelles, locales, que sur les méthodes importées d'ailleurs.

Dans la partie théorique, nous nous sommes donnée comme objectif de connaître l'éducation à la paix, ses valeurs, ses objectifs, ses défis et ses aptitudes. Nous avons trouvé que l'objectif principal de l'éducation à la paix, spécifiquement dans un pays aux ressources limitées, comme le Rwanda, consiste dans la satisfaction des besoins.

Du fait que les actions et les stratégies, tant des personnes humaines que des organisations, sont fondées sur des systèmes de valeurs explicites ou implicites et que les conflits tendent à révéler les incohérences et les divisions aux moments critiques, nous avons trouvé qu'îl est utile de réviser toujours ses valeurs. Ces dernières peuvent fournir des innovations et soutenir l'engagement. Il est donc important que les individus comme les institutions intervenant dans les zones de conflits, maîtrisent leurs valeurs pour la paix et cherchent comment les mettre en pratique. Ce qui veut dire que, pour prêcher aux autres la paix, il faut faire soi-même cette démarche de la recherche de paix, et, ainsi faire preuve de cohérence.

Dans la partie empirique, nous avons forgé - à partir des méthodes interdisciplinaires et interculturelles déjà existantes - une manière spécifique d'évaluer le niveau d'acquisition des valeurs de la paix. Les résultats obtenus ont confirmé les hypothèses de travail.

Tout d'abord, les interviewés ont montré que le choix des valeurs est primordial, car elles permettent une bonne orientation des actions, des stratégies et des innoventions pour la paix. Ensuite, ils affirment qu'en intériorisant et en pratiquant les valeurs de la paix, ils découvrent mieux leurs besoins et ceux des bénéficiaires, ce qui leur permet de remettre à jour leurs programmes. C'est cette prise de conscience des cohérences et des incohérences entre pensées et actions ou entre croyances et pratiques qui a favorisé des changements de pratiques. Dans un contexte de changement axé sur le développement des attitudes pour la paix, nous pensons que le changement de valeurs individuelles affecte le changement des valeurs culturelles qui influent sur le changement de la communauté ou de la société.

Les évaluations réalisées ont montré que tous les sujets, membres actifs de l'Association pour l'éducation chrétienne aux valeurs de la paix au Rwanda, améliorent l'assimilation des valeurs pour la paix, grâce à une pratique intégrant la modernité d'éducation pour la paix aux valeurs traditionnelles. Par ailleurs, ce niveau de maturation en valeurs de la paix, en général, n'est pas influencé par l'état de vie religieux ou laïc. Il n'est pas affecté non plus par le genre et le niveau d'études quoique des spécificités n'aient pas manqué dans certaines dimensions. Ainsi, de tels programmes d'éducation à la paix, qui est un sujet mondial d'actualité, peuvent atteindre toutes les variétés des personnes si nous admettons qu'elles partagent toutes la valeur humaine d'amour et d'autonomie, avec des nuances culturelles.

Avec l'empreinte d'une socialisation rwandaise, chrétienne et religieuse, notre intérêt général, dans ce sujet, était de chercher les valeurs traditionnelles et universelles qui transcendent les discriminations, plus concrètement, de chercher à concilier les valeurs traditionnelles et les valeurs chrétiennes qui se sont ignorées complètement pendant plus d'un siècle. A ce propos, universel sous entend « ce qui concerne tout le monde », ce en quoi chacun peut se

retrouver. Mais cette suppression des barrières n'implique pas l'ignorance des particularités, car selon Salomon (2002), un des objectifs d'éducation à la paix, c'est le changement des mentalités, de telle manière que chaque peuple se sente acceptée dans sa différence.

Les implications de cette acceptation des différences, dans l'éducation à la paix au Rwanda, comme moyen de permettre une transformation individuelle, sociétale et culturelle pour la paix, ont retenu aussi notre attention. Les modèles d'éducation à la paix préconisés au Rwanda comme nous les avons parcourus au chapitre trois, étant tous institutionnalisés, ont l'avantage de préserver un aspect culturel, par exemple la justice communautaire (community justice, « Gacaca »). Néanmoins, ces modèles ont le désavantage d'ignorer certains contextes. Comment est-ce qu'un transfert immédiat des méthodes sociétales en vue de résolutions de conflits, qui sont liés à des contextes, prémodernes, communautaires et à une économie de subsistance peuvent être appliqués sans adaptation à des contextes modernes, urbanisés et à l'économie de marché ? Actuellement, le Rwanda est sectoriellement moderne et urbanisé (18%) et sectoriellement mi-moderne et rural (72%).

Les méthodes devraient donc s'adapter sectoriellement à tout ce qui préoccupe les Rwandais.

- a) Géographiquement : considérer les besoins des gens de chaque région et écouter leurs doléances sans leur imposer la vision de l'analyse de la situation, car c'est en répondant aux besoins des personnes qu'on favorise le changement d'attitudes qu'on attend d'elles.
- b) En fonction des situations sociales : tenir compte des besoins des familles, des écoles, des commerçants, des veufs, des orphelins, etc.
- c) Selon les problèmes : établir clairement la responsabilité des uns et des autres dans les différentes crises que connaît la région des Grands Lacs.

A chaque fois, la méthode de la résolution des conflits et donc de « l'éducation à la paix » est différente, tout en ayant la même idée de chercher la prospérité pour tous. C'est cette prise en compte des différents secteurs, et l'adaptation des méthodes aux différents milieux, qui semblent être effectives et satisfaire aux besoins de tous pour éviter la récidive de la violence. Une éducation intégrale à la paix débutera au sein de ces milieux spécifiques. C'est cette éducation « ciblée » qui va améliorer les valeurs du don de soi, de l'éveil de conscience, de spiritualité et de tolérance, tant au niveau individuel, culturel que structurel.

Sur la base des expériences faites auprès des communautés APAX, nous pouvons résumer notre travail avec les points suivants:

- 1. Le thème de la paix n'est pas seulement notre préoccupation. Il n'est pas seulement universitaire ou académique. Il concerne tout un chacun. Il touche toutes les couches de la société, depuis les petites gens sur les collines et dans les vallées jusque dans les plus hautes sphères politiques, économiques, administratives et religieuses.
- 2. L'éducation à la paix est possible. Notre recherche nous a montré que cela suppose des conditions, telles que: 1) la motivation intrinsèque de l'intéressé d'être éduqué à la paix d'une part, 2) le soutien communautaire; 3) la satisfaction des besoins humains fondamentaux; 4) Une méthodologie adaptée au groupe, au milieu, à la culture, aux temps, à l'environnement; 5) l'engagement personnel dans des attitudes et activités de paix; 6) un réseau transcommunautaire et transculturel.
- 3. Parmi les défis rencontrés, nous soulignons en particulier: 1) la difficulté de constituer un groupe de gens qui prennent part au projet « Action Research » (Recherche active); 2) la difficulté de trouver des renforcements positifs; 3) la question de crédibilité selon l'appartenance sociale, politique, religieuse; 4) le manque de moyens matériels et financiers.

4. Il n'y a pas de voie d'approche absolue. Dans notre recherche, nous avons privilégié la réhabilitation des valeurs traditionnelles combinées avec la pédagogie développementale et interculturelle. Et à la fin de la période de 4 ans d'entrainement, nous avons remarqué qu'il y a des améliorations au niveau des attitudes par rapport à la paix. Ce qui correspond à nos attentes selon la méthode « Action Research » que nous avons utilisée.

5. Nous sommes consciente des limites de notre travail. Mais nous nous réjouissons déjà des petits fruits constatés sur le terrain, au sein des communautés d'APAX. Cela constitue un tremplin, ou la motivation intrinsèque pour poursuivre le programme communautaire d'éducation à la paix, au Rwanda.

#### 10. Références

- Aall, P. R., Helsing, J.W., & Tidwell, A.C. (2007). Addressing conflict through education. In I. W. Zartman (Ed.), *Peace making in international conflict:*Methods and Techniques (Rev. ed., pp. 327-354). Washington, DC: U.S. Institute of Peace Press.
- Abramson, L.Y., Seligman, M.E.P. & Teasdale, J.D. (1978). «Learned helplessness in humans: Critique and reformulation». *Journal of Abnormal Psychology*, 87, 47-74.
- Abu-Nimer, M. (2004). Education for coexistence and Arab-Jewish encounters in Israel: Potential and Challenges. *Journal of Social Issues*, 60 (2), 405-422.
- Airolo, S.B. (1998). Don et intérêt: les fondements de l'engagement bénévole.

  Mémoire de licence présenté à la Faculté des lettres : Université de Fribourg.
- Akkari, A & Dasen (2004). Pédagogies et Pédagogues du Sud. Paris, Budapest, Torino: L'Harmattan.
- American Psychological Association (2001). Publication manual (5th ed.). Washington, DC: Author.
- Anderson, C. A., & Lindsay, J.J. (1998). The development, perseverance, and change of naïve theories. *Social Cognition*, 16, 8-30.
- Appadurai, A. (2009). Géographie de la colère. La violence à l'âge de la globalisation. Paris : Payotte.
- Arborio, A-M. (2001). L'enquête et ses méthodes : L'observation directe. Paris: Nathan Université.
- Arthur, P. (1999). The Anglo-Irish peace process: Obstacles to reconciliation. In R.L. Rothstein (Ed.). After the peace: Resistance and reconciliation (pp.85-109). Boulder, CO: Lynne Rienner.

- Asmal, K., Asmal, L. & Roberts, R.S. (1997). Reconciliation through truth: A reckoning of apartheid's criminal governance. Cape Town, South Africa: David Phillips.
- Bar-On, R. (1997). The Bar-On Emotional Quotient Inventory (EQ-i): A Test of Emotional Intelligence. Toronto, Canada: Multi-Health Systems.

  Retrieved on October 20, 2009 from www.eiconsortium.org
- Bar-On, R. (2003). How important is it to educate people to be emotionally and socially intelligent, and can it be done? *Perspectives in Education, 21 (4)*, 3-13. Retrieved on October 20, 2009 from www.eiconsortium.org
- Bar-Tal, D. & Rosen, Y. (2009). Peace education in societies involved in intractable conflicts: Direct and indirect models. *Review of Educational Research* 79 (2), 557-57.
- Bar-Tal, D. (2002). The elusive nature of peace education. In G. Salomon & B. Nevo (Eds.), *Peace Education : The concept, principles and practice in the world* (pp.27-36). Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.
- Bar-Tal, D. (2007a). Sociopsychological foundations of intractable conflicts. American Behavioral Scientist, 50, 1430-1453.
- Bar-Tal, D. (2007b). Living with the conflict: Sociopsychological analysis of of the Israeli-Jewish society. Jerusalem: Carmel.
- Bar-Tal, D., & Bennink, G.H. (2004). The nature of reconciliation as an outcome and as a process. In Y. Bar-Siman-Tov (Ed.), *From Confict Resolution to reconciliation* (pp.11-38). Oxford, UK: Oxford University Press.
- Bateson, G., Jackson, D., Haley, J., Weakland J. H. (1950/1980). Vers une écologie de l'esprit. Paris : Le Seuil.
- Batson, C.D. (1991). The altruism question: Toward a social psychological answer. Hillsdalle, NJ: Erlbaum.
- Batson, C.D. (1995). Prosocial motivation: Why do we help others? In A. Tesser (Ed.), *Advanced Social Psychology*. New York: McGraw-Hill.
- Baum, S. (2008). The Psychology of Genocide: Perpetrators, bystanders and rescuers. New York: Cambridge University Press.

- Bayart, J.-F. (1996). L'illusion identitaire. Mesnil-sur-l'Estrée: Editions Fayart.
- Bellet (1976). Le lieu du combat. Paris : DDB.
- Bénédicte, G. et Lafortune, L. (2009), Leadership et compétences émotionnelles dans l'accompagnement au changement. Québec: Presses de l'Université du Québec.
- Benoit, J.-C.; Malarewicz, J.-A; Beaujean, J.; Colas, Y.; Kannas S. (1988). Dictionnaire clinique des thérapies familiales systémiques. Paris : ESF.
- Berry, J.W. (2000). Handbook of relashionship marketing. Tousand Oaks: Sage Publications.
- Berry, J.W. (2007). Hand book of socialization. Theory and research. New York: Guildford Press.
- Berry, J.W. (2009). Technology and Values: Essential readings. Malden, M.A: Wiley-Blackwell.
- Bigirumwami, A. (1964). Imihango n'imigenzo n'imizilirizo mu Rwanda. Nyundo (Rwanda).
- Bimwenyi-Kweshi, O. (1981). Discours théologique négro-africain. Problème des fondements. Paris : Présence Africaine.
- Bouthoul, G. (1974). La paix. Paris: Que sais-je?
- Bouthoul, G. (1976). Essais de Polémologie. Paris : sn
- Bouthoul, G. (2006). Le phénomène-guerre : méthodes de la polémologie, morphologie des guerres, leurs infrastructures (technique, démographique, économique). Paris : Payot & Rivages.
- Bril, B. & Lehalle, H. (1988). Le développement psychologique est-il universel? Approches interculturelles. Paris : PUF.
- Browning, C.R. (1996, rééd. 2007). Des hommes ordinaires. Le 101e bataillon de réserve de la police allemande et la solution finale en Pologne. Paris : Tallandier (1ère éd. en Anglais en 1992, trad en franç en 1994).
- Bruner, J. (1991). Car la culture donne forme à l'esprit. De la révolution cognitive à la psychologie culturelle. Paris : Eschel.

oeuvres. Paris: RETZ.

Zaïre. Paris: L'Harmattan.

- Bruner, J. (2000). Culture et modes de pensées. L'esprit humain dans ses
- Buakasa, G. (1996). Réinventer l'Afrique. De la tradition à la modernité au Congo-
- Bujo, B. (1990). African Christian Morality at the age of inculturation. Paulines Publications Africa: Nayirobi, Kenya.
- Burton, J.W. (1990). Conflict: Human needs theory. New York: St. Martin's Press.
- Bushayija, S. (1961). Indifférence et Néopaganisme au Rwanda. *Rythmes du monde, IX (1)*, 58-67.
- Calleja, J. (1994). Educating for peace in the Mediterranean: A strategy for Peace building. In E. Boulding (Ed.), *Building peace in the Middle East:* Challenges for states and civil society (pp.279-285). Boulder, CO: Lynne Rienner.
- Camilleri, C. (1985). Anthropologie culturelle et éducation. Paris, Lausanne : Unesco, Delachaux et Niestlé.
- Camilleri, C., Vinsonneau, G. (1996). Psychologie et culture : concepts et méthodes. Paris : Masson & Armand Colin Editeurs.
- Chabot, D. (1998). Cultiver votre intelligence émotionnelle. Québec : Quebecor.
- Chevallier, J. (1997). L'organisation, Tome 1. Administration de l'entreprise. Paris : Dunot.
- Childress, J. F. (1978). Just-War Theories: The Bases, Interrelations, Priorities, and Fonctions of Their criteria. *Theological studies*, 39, 427-445.
- Christie, D.J. (1997). Reducing direct and structural violence: The human needs theory. *Peace and Conflict: Journal of Peace Psychology, 3,* 315-332.
- Classe, L. (1935). Un document, une épopée. Où l'esprit St souffle en tornade. Les Pères Blancs au Rwanda. Grands Lacs : sn
- Classe, L. (1940). Instruction Pastorales. Extraits des lettres circulaires, Kabgayi : Vicariat Apostolique.

- Clouzot, O. (2000). Eveil et verticalité. Essai sur la transcendance et sur le chemin de transformation qui y conduit. Barret-Le-Bas : éd. Le Souffle d'Or.
- Codere, H. (1973). The biography of an African society, Rwanda 1900-1960, based on forty-eight Rwandan autobiographies. Butare: INRS.
- Coyle, Enright (1997). Forgiveness intervention with post-abortion men. *Journal* of consulting and clinical psychology 65, 1042-1045.
- D'Hertefelt, M. & De Lame, D. (1987). Société et histoire du Rwanda. Encyclopédie bibliographique 1863-1984. Musée royal de Tervuren (Belgique).
- Dasen, P. (2002). Pourquoi des approches interculturelles en Sciences de l'Education ? Bruxelles : De Boek.
- Dasen, P. (2007). L'approche interculturelle du développement. Paris: PUF.
- De Lame, D. (1997). Le génocide rwandais et le vaste monde. Les liens du sang. Publié sur : <a href="http://www.ua.ac.be/objs/00110969.pdf">http://www.ua.ac.be/objs/00110969.pdf</a>.
- Del Ponte, C. & Sudetic, S. (2009). La traque, les criminels de guerre et moi. Editions Héloise d'Ormesson
- De Mello, A. (1994). Quand la conscience s'éveille. Montréal: sn
- De Zalia, R.P (2009). A sociocultural perspective on genocide: A review of the psychologie of genocide: Perpetrators, bystanders, and rescuers. *Culture and Psychology*, 15 (3), 349-362.
- Des Forges, A. (1999). Leave none to tell the story: Genocide in Rwanda. New York: Human Rights Wacht.
- Deutsch, M. (1993). Educating for a peaceful world. *American Psychologist*, 48 (5), 510-517.
- DFAE (2009). Dealing with the Past in Peace Mediation. Suisspeace/ETH ZurichCSS.
  - http://www.eda.admin.ch/eda/de/home/topics/peasec/peac/confre/depast.html

- Diaz, B. (1998). Contre violence et mal-être : la médiation par les élèves. Brigitte Liatard-Dulac : Nathan.
- Doise, W., Staerklé, C., Clémence, A., & Savory, F. (1998). Human Rights and Genevan youth: A developmental study of social représentations. *Suiss Journal of Psychology* 57 (2), 86-100.
- Dürckheim, K.G. (1968). Pratique de la voie intérieure ou le quotidien comme exercice. Paris : Le courrier du Livre.
- Dürckheim, K.G. (1974): Hara, Centre vital de l'homme. Paris : Le courrier du Livre.
- Eckmann, M. (2004). Identités en conflit, dialogue des mémoires. Enjeux identitaires dans les rencontres intergroupes. IES : Genève.
- Eckmann, M., & Davolio, M. E. (2002). Pédagogie de l'antiracisme : Aspects théoriques et supports pratiques. Genève: Institut d'études sociales.
- Erikson, E. H. (1959). Identity and the Life Cycle. Selected papers.
- Psychological Issues. New York: International Universities Press. Erikson, E. H. (1980). Identity and the Life Cycle. New York: W W Norton & Company.
- Erny, P. (2001). Essai sur l'Education en Afrique Noire. Paris : L'Harmattan
- Erny, P. (2002). L'école coloniale au Rwanda (1900-1962). Paris : L'Harmattan.
- Erny, P. (2003). L'enseignement au Rwanda après l'indépendance (1962-1982).

  Paris : L'Harmattan.
- Erny, P. (2005). L'Education au Rwanda au temps des rois. Paris : L'Harmattan.
- Fein, H. (1990). Genocide: A sociological perspective. Special Issues of Current Sociology, 38, 1-126.
- Fein, H. (1993). Genocide. A sociological perspective. London: SAGE Publications.
- Fisher, R., & Scott, B. (2006). Les secrets d'une bonne relation. Rester constructif et efficace avec des partenaires hostiles. Paris: Nouveaux Horizons.

- Fisher, R., Ury, W. & Patton, B. (Ed.) (1991).Getting to yes. Negotiating agreement without giving in. New: Penguin Books.
- Fisher, S., Ludin, J., Williams, Su; Williams, St, Ibrahim, D.,& Smith A.R. (2002). Cheminer le conflit. Compétences et stratégies pour l'action. Birmingham: Responding to Conflict.
- Fiske, S.T., Provost, V., Huyghues Despointes, S., & Leyens, J-Ph. (2008).

  Psychologie sociale. Bruxelles: De Boeck Université. Publié sur www.deboeck.com.
- Fowler, J. (1981). Stages of Faith. New York: Harper & Row.
- Freund J. (1992). Le conflit. Trad. de l'allemand par Sybylle Mullet. Saulxures: Circé.
- Freund, J. (1993). Les theories de l'exclusion: pour une construction de l'imaginaire de la deviance. Paris: Meridiens Klincksick.
- Friedli, R. (1996). Le conflit du Rwanda : analyse plurifactorielle et approche systémique : A facteurs historique, B... Université de Fribourg/Suisse.
- Friedli, R. (2002). Le nouveau système palabrique africain. La médiation-Gacaca réinventée, in *Dialogue*, 228, 25-38.
- Friedli, R. (2009). Potentiel conflictuel et compétence de réconciliation des religions. Contribution au forum des religions, Université de Fribourg. (Sous presse).
- Friedli, R. (2010.) Réconciliation revisitée. L'interphace entre politique et religion. Université de Fribourg (Sous presse).
- Gallissot, R., Kilani, M., Rivera, A. (2000). L'imbroglio ethnique. En quatorze mots clés. Lausanne: Payot.
- Galtung, J. (1996). Peace by Peaceful means: Peace and conflicts, development and civilization. London: Sage.
- Galtung, J. (2008). Globalizing God. Religion, Spirituality and Peace. Kolofon Press.

- Gay-Crosier-Lemaine, V. (2009). La gratuité et le don dans le magistère : Le don. *Magasine de l'Université de Fribourg, Suisse. Décembre, 2009 (2)*, p.25.
- Gayer, C., Landman, S., Halperin, E., & Bar-Tal, D. (2009). Overcoming Psychological Barriers to Peaceful Conflict Resolution. The role of arguments about losses. *Journal of Conflict Resolution*, Dec.2009, 951-975. Voir site: http://jcr.sagepub.com.
- Gibson, G.L., & Bingham, R.D. (1982). On the conceptualization and measurement of political tolerance. *American Political Science Review,* 76 (3), 603-620.
- Goleman, D. (1995). Emotional intelligence. New York: Bantam Books.
- Goleman, D. (1997). L'intelligence émotionnelle: Comment transformer ses emotions en intelligence. Paris: R. Laffont.
- Goleman, D. (2005). L'intelligence émotionnelle au travail. Paris: Village mondial.
- Grawitz, M. (2001). Méthodes des sciences sociales (11eme éd.). Paris: Dolloz.
- Greenfield, P.M, Maynard, A. E,.& Childs, C.P. (2003): historical change, cultural learning, and cognitive representation in Zinantec Maya children. Cognitive Development, 18, 455-487.
- Greenfield, P.M. (2005). Culture and learning. In A companion to Psychological Antropology: modernity and Psychocultural change/ed. by C. Casey and R.B. Edgerton. Malden: Blackwell.
- Gutkowska, J., Antunes-Rodriques, J., McCann, S.M. (1997). Atrial natriuretic peptide in brain and pituitary gland. *Physiological Reviews* 77 (2), 465-515.
- Hall, E.T. (1971). La dimension cachée. Paris : Seul.
- Hall, E.T. (1979). Au-delà de la culture. Paris : Seuil.
- Harris, I. M. (1999). Types of peace education. In A. Raviv, L. Oppenheimer, & D. Bar-Tal (Eds.), How children understand war and peace: a call for international peace education (pp. 299-317). San Francisco: Jossey-Bass.

- Harroy, J.P. (1984). Rwanda. De la féodalité à la démocratie (1955-1962). Bruxelles: Hayez.
- Hawkins, D.R. (2005). Pouvoir contre force. Les déterminants cachés du comportement humain. Guy Trédaniel.
- Hayner, P.B. (1999). In pursuit of Justice and Reconciliation: Contribution of truth telling. In C.J. Arnson (Ed.), Comparative peace process in Latin America (pp.363-383). CA: Stanford University Press.
- Hazan, P. (2007). Juger la guerre, juger l'histoire. Du bon usage des commissions "vérité" et de la justice internationale. Paris: PUF.
- Heb, J.H. & Enright, R.D. (1993). Forgiveness as a psychotherapeutic goal with elderly females. *Psychotherapy*, *30*, 658-667.
- Hess, R. & Weigand, G. (2006). L'observation participante dans les situations interculturelles. Paris: ECONOMICA.
- Hicks, D. (2009). A Matter of Dignity. Weatherhead Center for International Affairs. Cambridge, MA: Harvard University.
- Hirth, J.J. (1908). Directoire pour le catéchuménat à l'usage des missionnaires du Nyanza méridional, Maison Carrée.
- Ibarra, C. (2006). L'élaboration du projet de vie chez les jeunes adultes. Thèse de doctorat, université de Fribourg.
- Ichazo, O. (1995). De la métaphysique à la protoanalyse. Une théorie pour l'analyse de la psyché humaine, Études Holistiques.
- Ignatieff, M. (1998). The Warriors Honor. Ethnic War and Modern Conscience.

  New York: Henry Holt.
- Ignatieff, M. (2000). Nationalism and Toleration. In S. Mendus (ed.), *The politics of tolération in modern life* (pp.77-106). Durman, NC: Duke University Press.
- Jarymowicz, M., & Bar-Tal, D. (2006). The Dominance of fear over hope in the life of individuals and collectives. *European Journal of Social Psychology*, 36, 367-392. Published online in Wiley InterScience (www.interscience.wiley.com).DOI:10.1002/ejsp.302.

- Javeau, C., (1985) L'enquête par questionnaire, Bruxelles: Presse de l'U L.B.
- Johansen, R. C. (2008). The politics of love and war. What is our responsibility? Journal of Religion, Conflict and Peace Plowshares: a Peace Studies Collaborative of Earlham, Goshen, and Manchester Colleges.
- Josso, M-C (2000). La formation au cœur des récits de vie : Expériences et savoirs universelles. Paris: L'Harmattan.
- Joule, R.V. & Beauvois (1998). Petit traité de manipulation à l'usage des honnêtes gens. Grenoble: Presse universitaire de Grenoble.
- Kagame, A. (1954). Les organizations socio-familiales de l'Ancien Rwanda, Bruxelles: sn.
- Kagame, A. (1972). Un abrégé de l'Histoire du Rwanda de 1853 à 1972.
- Kagticibasi, c. (1997). Handbook of cross-cultural psychology. Cambridge, UK: Cambridge University Press.
- Kagtiçibasi, ç. (2009). Perspectives on human development, family and culture. Cambridge, UK: Cambridge University Press.
- Kakar, S. (1996). The colors of Violence. New York: sn
- Kalibwami, J. (1991). Le catholicisme et la société rwandaise (1900-1962). Paris: Présence africaine.
- Kaye, M. (1997). The role of the truth commissions in the search for justice, reconciliation and democratization: The Salvadorean and Honduran cases. Journal of Latin American Studies, 29, 693-716.
- Kelman, H. C. (1973). Violence without moral restraint: reflections on the dehumanization of victims and victimizers. Journal of social issues, 29 (4), p.39.
- Kelman, H.C. (1990). Applying a human needs perspective to the practice of conflict resolution: The Israëli-Palestinian Case. From J. Burton (Ed.), Conflict: Human Needs Theory. New York: St. Martin's Press.
- Kelman, H.C. (1999). Transforming the relationship between former enemies: A social-psychological analysis. In R. L. Rothstein (Ed.), After the peace: Resistance and Reconciliation (pp. 193-205). Boulder, CO: Lynne Rienner.

- Kelman, H.C. (2004). Reconciliation as identity change: A social psychological perspective. In Y. Bar-Siman-Tov (Ed.), *From conflict resolution to reconciliation* (pp.111-124). Oxford:Oxford University Press.
- Kim, M. & Sankey, D. (2009). Towards a dynamic systems approach to moral development and moral education. *Journal of moral education 38 (3)*, 283-298.
- Knafo, A., Schwartz, S.H., & Levine, R.V. (2009). Helping stangers is lower in embedded cultures. *Journal of Cross-Cultural Psychology*, 40 (5), 875-879.
- Kohlberg, L. & Candee, L. (1984). The relationship of moral judgment to moral action. In W.M. Kurtines & J.L. Gewirtz (Eds.), *Morality, moral behavior and development*, pp.52-73. New York: Wiley.
- Kohlberg, L. (1983). Essays in moral development Vol II: *The psychology in moral development*. New York: Harper & Row.
- Kressel, N. J. (1996). Mass Hate. The global rise of genocide and terror. New York: Plenum Publishing Corporation.
- Kriesberg, L. (1998a). Cohexistence and the reconciliation of communal conflicts. In E. Weiner (Ed.). *The handbook of interethnic coexistence*. (pp.182-198). New York: Continuum.
- Kriesberg, L. (1998b). Intractable conflicts. In E. Weiner (Ed.). *The handbook of interethnic coexistence*. (pp.332-342). New York: Continuum.
- Kuper, L. (1981). Genocide. Its political use in the twentieth century. New Haven and London: Yale University Press.
- Kupermintz H., Salomon, G. (2005). Lesson to be learned from Research in Peace Education in the Context of Intractable Conflict. Theory into Practice, 44 (4), 293-302.
- Lahaye, W., Pourtois, J-P. & Desmet, H (2007). Transmettre d'une génération à l'autre.Paris: PUF.

- \_\_\_\_\_
- Lancelot, A., Constantini-Tramoni, M-L., Tarquinio, C., & Matinet, Y. (2009).

  Première étape de l'élaboration d'une échelle d'empathie perçue. Les
  Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale, 82 (2), 26-41.
- Lederach, J.P. (1998). Beyond Violence: Building sustainable peace. In E. Weiner (Ed.). *The handbook of interethnic coexistence*. (pp.236-245). New York: Continuum.
- Lewin, K. (1941). Analysis of the concepts whole, differentiation, and unity. University of Iowa Studies in child welfare, 18, 226-261.
- Lewin, K. (1948). Resolving social conflicts, New York, Harper and Row.
- Lewin, K. (1952). Group decision and social change. In G.E.Swanson, T.M. Newcomb, E.L. Hartley & authors (Eds.). *Reading in Social Psychology* (pp. 459-473). New York: Holt.
- Lewin, K, Lindzey, G. and Borgatta, E. F. (1954). Sociometric measurement. In *Lindzey Handbook of social psychology*, 1, 405-448.
- Leyens, J-Ph. & Yzerbyt, V. (1997), Psychologie sociale. Brusselles: Mardaga.
- Lienbenberg, I., & Zegeye (1998). Pathway to democracy? The case of the South African Truth and Reconciliation process. *Social identities*, *4*, 541-558.
- Lugan, B. (1997). Histoire du Rwanda. De la préhistoire à nos jours. Editions Bartillat.
- Lugan, B. (2004). Rwanda. Le génocide, l'Eglise et la démocratie. Lonrai : Editions du Rocher.
- Lugan, B. (2007). Rwanda. Contre enquête sur le génocide. Toulouse: Privat.
- Machiavelli, N. (2007). Concerning the way in which the strength of all principalities ought to be measured. The Prince. New York: Random House.
- Malisaba , S. (2006). Réflexion sur les valeurs de l'éducation. Conférence au Centre Pastoral St Paul/ Kigali: SNEC.
- Mannoni, P. (1988). La peur. Paris: PUF
- Maquet , J.J. (1954.). Le système des relations sociales dans le Rwanda ancien. Tervuren (Belgique):sn

- Martine, A. (2005). Social Science Research. Conception, Methodology & Analysis. Makerere: University.
- Maslow, A.H. (1968). Toward a Psychology of being (2<sup>nd</sup> Ed.). New York: Van Nostrand.
- Mauger, P.A., Pery, JE, Freeman, T (1992) The measurement of forgiveness: Preliminary research. *Journal of Psychology and Christianity*, 11, 170-180.
- Mayer, J. D. & Salovey, P. (1997). What is emotional intelligence? In P. Salovey & D. Sluyter (Eds). Emotional Development and Emotional Intelligence:

  Implications for Educators (pp. 3-31). New York: Basic Books. Retrieved on october 20, 2009, from http://eqi.org/mayer.htm
- Mégret, F. (2002). Le Tribunal Pénal International pour le Rwanda. Dijon-Quetigny : Edition Pédone.
- Melton, G.B. (1980). Childrens's concepts of their rights. Journal of Clinical Child Psychology, 9, 186-190.
- Milgram , S.(1961/1965). Some conditions of Obedience and disobedience to authority. Human Relations, 18, 57-76.
- Milgram , S.(1974). Obedience to authority: An experimental view. New York: Harper and Row.
- Moliner, P., Lorenzi-Cloldi, F & Vinet, E. (2009). Utilité sociale des representations intergroupes de sexe. Domination masculine, context professionnel et discrimination positive. *Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale*, 83 (3), 25-44.
- Mucchielli, R. (1971). Le questionnaire dans l'enquête psycho- sociale. Paris : ESF.
- Mucchielli, A. (2004). Dictionnaire des méthodes qualitatives en sciences humaines. Paris : Armand Colin.
- Mukama (1998). Analyse critique du processus de planification de l'éducation au Rwanda, Mémoire inédit, Butare : UNR

- Mukanzigiye, M.G. (2007). Projet éducatif. Session des directeurs des établissements catholiques. Kabgayi/Rwanda : SNEC
- Mulago, V. (1980). La religion traditionnelle des Bantu, et leur vision du monde. Kinshasa/Kongo.
- Mveng, E., (1979). "Liturgie cosmique et langage religieux". Bulletin de théologie africaine, 1, 99-103.
- Nahimana, F. (1993). Le Rwanda, émergence d'un état. Paris : L'Harmattan.
- Ndikumaso, J. (2004). Paix et Justice et éducation à ces valeurs au Burundi à la lumière des messages pontificaux pour la journée mondiale de la paix. Thèse de Doctorat: Rome.
- Neff, K.D. (2009). The role of self-compassion in development: A heathier way to relate to oneself. *Human Development*, *52 (4)* ,211-260.
- Newberg, A., D'Aquili, E., Rause, V. (2003). Pourquoi « Dieu » ne disparaîtra pas. Quand la science explique la religion ». Vannes Cedex : Sully.
- Newton N., Modahl, C. (1989). Oxytocin-psychoactive hormone of love and breastfeeding. In: *The Free Woman*. Parthnon Publ. 343-350.
- Niebuhr, R. (1986). "Why the Christian Church Is Not Pacifist," in *The Essential Reinhold Niebuhr*, edited by Robert McAfee Brown. Yale: University Press, 102-122.
- Niyitegeka, L. (2007). Contribution de la Congrégation des Sœurs Benebikira à la promotion de l'Education de la Fille. Mémoire de Licence en Psychopédagogie. Université d'Agriculture, d'Education et de Technologie de Kibungo/Rwanda.
- Niyorora, M.A. (2009). Pour une education à la paix au Rwanda. Une réflexion morale et catéchétique. Mémoire de licence: Université de Fribourg.
- Norval, A.J. (1998). Memory, identity and the (im)possibility of reconciliation: The work of the Truth and reconciliation commission in South Africa. *Constellations*, 5, 250-265.
- Norval, A.J. (1999). Truth and Reconciliation: The birth of the present and the reworking of history. *Journal of African Studies*, 25, 499-519.

- Nothomb, R.P. D. (1963). L'Education des jeunes Banyarwanda à la sincérité et au respect de la vérité objective. Bujumbura : Théologie et Pastorale.
- Nothomb, R.P. D. (1965). Un humanisme africain. Valeurs et pierres d'attente. Bruxelles : Lumen Vitae.
- Nsengimana, I. (2003). Le Rwanda et le pouvoir Européen (1894-1952). Quelles mutations ? Berne : Peter Lang SA, Editions scientifiques européennes.
- Ntampaka, C. (2002). Mémoire et réconciliation au Rwanda : Ecart entre les pratiques populaires et les actions de l'autorité. Bruxelles : Dialogue 226, 3-34.
- Ntezimana, L. (2005). De la bonne puissance pour la justice et la réconciliation, éd. Pax Christi Grands Lacs.
- Ntezimana, L. (2006). De la bonne puissance dans la compréhension et la résolution des problèmes de mémoire, de justice et de réconciliation au Rwanda. Nyakibanda /Rwanda : Urunana (114).
- Nzabandora, J., Karamira, C., Rwego-Kavatiri, A., Vuningoma, F., Tuyisabe, F. (2008). Les causes des violences après le génocide de 1994 au Rwanda. Kigali : CNUR.
- Odent, M. (2008). L'amour scientifié. Les mécanismes de l'amour. Dijon-Quétigny : Jouvence.
- Panu-Mbendele, W.M. (2005). La « membralité »: Clé de compréhension des systèmes thérapeutiques africains. Thèse de doctorat (psychologie clinique). Publication on-line. <a href="http://ethesis.unifr.ch">http://ethesis.unifr.ch</a>.
- Panu-Mbendele, W.M. (2008). Le rôle clinique de la culture dans la vie quotidienne. Pertinence et non pertinence pour l'individu de la conception membrale négro-africaine. Conférence prononcée à l'Institut Supérieur des Sciences de Développement Rural de Kananga (RDC), le 05/02/2008. (Texte en publication).
- Parot, F. & Richelle M. (1992). Introduction à la psychologie, Histoire et Méthodes. Paris : PUF.

- Paul VI, Si tu veux la paix, défends la vie, Message du 1<sup>er</sup> Janvier 1977, in : OR (24 décembre, 1976).
- Peck, M.S. (1998). The Road Less Traveled and Beyond. Spiritual Growth in Age of Anxiety. New York: Touchstone.
- Pénoukou, E. J. (1987). Conflit des valeurs en Afrique noire. In *Concilium (211)*, p. 29. Paris: Beauchesne.
- Piaget, J. (1932). Le jugement moral chez l'enfant. Paris: PUF.
- Pogge, T.W. (2005). Human Rights and Human Responsabilities, in Global Responsibilities: Who must deliver on Human Rights, edited by Andrew Kuper. New York: Routledge.
- Pons, F., & Doudin, P-A (2007). La conscience. Perspectives pédagogiques et psychologiques. Québec: Press de l'Université de Québec.
- Pourtois, J. P. & Desmet, H. (2004). L'éducation implicite. Socialisation et individualisation. Paris : PUF
- Pourtois, J. P., & Desmet, H. (1997). Epistémologie et instrumentation en sciences humaines. Bruxelles : Pierre Mardaga.
- Prendergast, J. & Smock, D. (1999). Building Peace in Rwanda and Burundi, Special Report n° 53.
- Rainville, C. (1995). Métamédecine. La guérison à votre portée. Diffusion Raffin : Québec.
- Reed, D.C. (2009). A multi-level model of moral functioning revisited. *Journal of Moral Education*, 38 (3), 299-313.
- Reicherts, M. (1997). L'entretien psychologique. L'approche centrée sur la personne et de nouvelles approhes de la théorie par entretien. Manuel (version préliminaire). Université de Fribourg: Institut de Psychologie.
- Rogers, C. R. (2003). Le développement de la personne. Paris: Dunod.
- Rogers, C.R. (2005). La relation d'aide et la psychothérapie (14è éd.). Issy-Les-Moulineaux: ESF.
- Rogers, C.R. (2007). Liberté pour apprendre (3è éd.). Paris: InterEditions.
- Roméo, D. (2003). J'ai serré la main du diable. La faillite de l'humanité au Rwanda. Paris : Editions Libre Expression.

- Rosenberg, M.B. (2007). Les mots sont des fenêtres. Introduction à la communication non violente. Paris: Jouvence.
- Rutayisire, J., & Rubagiza, J. (2004). Redefining Rwanda's future: The role of curriculum in social reconstuction. In S. Tawil & A. Harley (Eds.), Education, conflict and social cohesion (pp.315-373). Genève: UNESCO/Bureau International de l'Education.
- Rutayisire, P. (1987). La christianisation du Rwanda (1900-1945). Méthode missionnaire et politique selon Mgr Léon Classe. Université de Fribourg: Thèse de doctorat.
- Sabatier, C., & Dasen, P. (2001). Cultures, développement et éducation. Paris : L'Harmattan.
- Salomon, G. (2002). The nature of peace Education: Not all programs are created equal. In G. Salomon & B.Nevo (Eds), *Peace education: The concept, principles, and practices around the world* (pp3-13). Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.
- Salomon, G. (2004a). A narrative-based view of coexistence education. *Journal of Social Issues*, 60 (2), 273-287.
- Salomon, G. (2004b). Does Peace Education Really Make a Difference? Peace and Conflict: *The Journal of Peace Psychology*, *12* (1).
- Salomon, G. & Kurpermintz, H. (April, 2002). The Evaluation of Peace Education Programs: Main Considerations and Criteria. Center for Research on Peace Education, University of Haïfa.
- Salomon, G., & Nevo, B. (2002). Peace education: The concept, principles, and practices around the world. Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.
- Salovey, P. & Mayer, J.D. (1990). Emotional intelligence. *Imagination, Cognition, and Personality*, 9, 185-211. Retrieved on october 20, 2009, from http://eqi.org/mayer.htm.
- Sayegh, R. (1988). Proche-Orient. Conférence internationale ou confusion réginale. Un apport à la polémologie et à l'irénologie. Analyse systémique du conflit israélo-arabe. Cousset (Fribourg): DelVal.

- Schelter, H.; Salomon, G. (2005). Does Vicarious of suffering, Affect Empathy for an Adversary? The effect of Israelis'Visit to Auschwitz on their Empathy for Palestinians. *Journal of Peace Education 2 (2)*, 125-138.
- Scherer, K.R. (1989). Les émotions: fonctions et composantes. Dans B. Rimé, & K.R. Scherer (Eds). Les émotions (pp.247-270). Neuchatel, Paris: Delachaux & Niestlé.
- Scherer, K.R., Fisher, C.S. & Abeles, R.P. (1975). Human Agression and Conflict. Englewood Cliffs, New Jersey:Prentice-Hall.
- Schoeck, H. (1995). L'Envie. Une histoire du mal. Paris : Les Belles Lettres.
- Sebasoni, M.S. (2000). Les origines du Rwanda. Paris: sn.
- Sémelin, J. (2002). Analyser le massacre. Réflexions comparatives. *Questions de Recherche/Research in Question*, *7*, *17-18*.
- Sen, A. (2007). Identité et violence. Paris: sn.
- Sen, R. & Wagner, W. (2009). Cultural mechanisms of fundamentalism: Religion as ideology, divided identities and violence in post-Gandhi India. *Culture and Psychology*, *15 (3)*, 299-326.
- Shaffer, D.R. (1995). Social and Personality development. Monterey, CA: Brooks-Cole.
- Sheldon, K.M., & Kasser, T. (1995). Coherence & congruence: two aspects of personality integration. *Journal of Personality and Social Psychology*, 68, 531-543.
- Shyaka-Mugabe, A. (2007). Les conflits communautaires au Rwanda: causes majeures et pistes de solutions. Kigali: CNUR.
- Sillamy, N. (1980). Dictionnaire de Psychologie. Paris: Bordas.
- Simpenzwe, G. (1990). L'éducation à la liberté et à l'amour. Compte-rendu de la réunion des directeurs d'écoles secondaires catholiques. SNEC: Kigali.
- Skitka, R.L., Bauman, C.W., & Mullen, E. (2004). Political Tolerance and), coming to psychological closure following the September 11, 2001 terrorist attacks: An integrative approach. *Personality and Social Psychology Bulletin, 30 (6)*, 743-756.
- Sofsky, W. (1998). Traité de la violence. Paris : Gallimard.

- Soroglou, V., & Hutsebaut, D. (2001). Religion et développement humain.

  Questions psychologiques. Paris : L'Harmattan.
- Spitz, P. & Galtung, J., (1980). Il faut manger pour vivre. Controverses sur les besoins fondamentaux et le développement. Paris: PUF.
- Staub, E. (1974). Helping a distressed person: Social, personality, and stimulus determinants. In L. Berkowitz (Ed.) *Advencies in Experimental Social Psychology*, 7, 203-342. New York: Academic press.
- Staub, E. (1989). The roots of evil: The origin of genocide and other group of violence. New York: Cambridge University Press.
- Staub, E. (1992). Values and helping. Manuscript, Department of Psychology, University of Massachusetts, Amherst.
- Staub, E. (1993a). Individual and group selves, motivation and morality. In T. Wren & G. Moam, (Eds), *Morality and the Self*. Cambridge: MIT Press.
- Staub, E. (1993b). The psychology of bystanders, perpetrators, and heroic helpers. *International Journal of Intercultural Relations*, *17*, 315-341.
- Staub, E. (1995a). How People learn to care. In P.G. Schervish, V.A.Hodgkinson, M. Gates, and associates (Eds). Care and community in modern society: Passing on the tradition of service to future generations. San Francisco: Jossey-Bass.
- Staub, E (1995b). The caring school project: A program to develop caring, helping, positive self-esteem and nonviolence. Manuscrit, Department of Psychology, University of Massachusetts, Amherst.
- Staub, E. (2003). The psychology of good and evil. Why children, adults and groups help and harm others. New York: Cambridge University Press.
- Staub, E. (2006). Reconciliation after genocide, mass killing and intractable conflict: understanding the roots of violence, psychological recovery, and steps towards a general theory. *Political Psychology*, 27 (6), 867-894.
- Staub, E., Pearlman, L.A., Gubin, A., & Hategekimana, A. (2005). Healing, reconciliation, forgiving and prevention of violence after genocide or

Note de l'education à la paix dans le developpement integral de la personne

- mass killing: An intervention and its experimental evaluation in Rwanda. *Journal of Social and Clinical Psychology, 24 (3),* 297-334.
- Subcoviak, M.J., Enright, R.D., Wu, C. (1995). Measuring interpersonal forgiveness in late adolescence and middle adultehood. *Journal of Adolescence*, 18, 641-655.
- Taylor, C. (2000). Terreur et sacrifice. Une approche anthropologique du génocide rwandais. Toulouse : Octarès Editions.
- Tolle, E. (2000). Le pouvoir du moment présent : guide d'éveil spirituel.

  Outremont : Ariane.
- Tolle, E. (2002). Mettre en pratique le pouvoir du moment présent : Enseignements essentiels, méditations et exercices pour jouir d'une vie libérée. Outremont : Ariane.
- Tolle, E. (2005). Nouvelle Terre : l'avènement de la conscience humaine. Outremont : Ariane.
- Ukelo, C. (2009). Les prémices du génocide rwandais, crise sociétale et baisse de la cohésion sociale. Thèse de doctorat, Université de Caen Basse-Normandie, U.F.R.: Psychologie.
- UNESCO (1982): Déclaration de Mexico sur les politiques culturelles. <a href="http://portal.unesco.org/culture/fr/files/12762/11295422481mexico\_fr.pdf/mexico\_fr.pdf">http://portal.unesco.org/culture/fr/files/12762/11295422481mexico\_fr.pdf</a>/mexico fr.pdf.
- UNESCO (1995). Declaration of Principles of Tolerance. Paris: Author
- Usabyemariya, M. Th. (2007). Influence de l'affection maternelle sur l'épanouissement affectif de l'enfant. Mémoire de licence en Sciences avec Education. Kigali Institute of Education / Rwanda.
- Uwimanimpaye, D. (2000). La représentation subjective du fonctionnement émotionnel. Liens avec l'âge, le sexe et l'entraînement à la médiation sur la base d'une adaptation anglaise du questionnaire DOE. Mémoire de Licence, Université de Fribourg, Suisse.
- Uwimanimpaye, D. (2003). Les rites d'initiations dans les communautés d'APAX : *Kwaturwaho Abagabuzi b'Amahoro*. Collège Muramba/Rwanda.

- Uwimanimpaye, D. & Zanolli (1999). Can indigenous knowledge of conflict management be applied to conflict resolution education in Africa? Rwanda as an example. Presentation at the 8th Annual Conference of the center For African Peace & Conflict resolution. California State University, Sacramento.
- Vansina, I. (2001). Le Rwanda ancien. Le royaume nyiginya. Paris : Editions Karthala.
- Vidal, C. (1991). Sociologie des passions. Rwanda. Côte d'Ivoire. Paris : Karthala.
- Vinsonneau, G. (1997). Culture et comportement. Paris : Masson / Armand Colin
- Walsch, N.D. (1997). Conversations avec Dieu, un dialogue hors du commun, tome 1, Outremont : Ariane.
- Walzer, M. (2004). Traité sur la tolérance. Paris : Nouveaux Horizons.
- Watzlawick, P., Beavin, J.H. & Jackson, D.D. (1979). Une logique de la communication. Paris : Seuil.
- Weeks, D. (1994). The eight essential steps to conflict resolution. Preserving relationships at work, at home, and in the community. Los Angeles: Tarcher/Putnam.
- Weiss, L. (1946). Ce que femme veut : Souvenir de la IIIè République. Paris : Gallimar.
- Weiss, L. (1970). Mémoires d'une Européenne (Révolte contre le code). Ouvrir nos frontières et nos cœurs (1934-1939). Paris : Payot.

# 11. Annexes

## Annexe A : Détail des résultats

## Corrélations entre différentes facettes de la paix

|       | eve06  | eve07  | eve08  | eve09  | don06  | don07  | don08  | don09  | spi06  | spi07  | spi08  | spi09  | tol06  | tol07  | tol08  | tol09 |
|-------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|-------|
| eve06 | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| eve07 | .714** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| eve08 | .537** | .702** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| eve09 | .443** | .612** | .830** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| don06 | .536** | .541** | .521** | .457** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| don07 | .456** | .516** | .611** | .468** | .677** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| don08 | .221   | .340** | .589** | .526** | .488** | .613** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |        |       |
| don09 | .144   | .255*  | .520** | .591** | .417** | .447** | .771** | 1      |        |        |        |        |        |        |        |       |
| spi06 | .580** | .641** | .524** | .511** | .557** | .549** | .527** | .437** | 1      |        |        |        |        |        |        |       |
| spi07 | .508** | .527** | .549** | .522** | .461** | .448** | .420** | .427** | .752** | 1      |        |        |        |        |        |       |
| spi08 | .402** | .527** | .659** | .590** | .385** | .508** | .595** | .650** | .626** | .640** | 1      |        |        |        |        |       |
| spi09 | .385** | .504** | .625** | .650** | .407** | .426** | .546** | .723** | .570** | .618** | .825** | 1      |        |        |        |       |
| tol06 | 005    | .167   | .228   | .201   | .252*  | .297*  | .267*  | .322** | .045   | .140   | .207   | .275*  | 1      |        |        |       |
| tol07 | .020   | .257*  | .282*  | .186   | .237*  | .355** | .358** | .389** | .244*  | .176   | .357** | .352** | .587** | 1      |        |       |
| tol08 | 073    | .147   | .177   | .191   | .158   | .304*  | .369** | .331** | .184   | .166   | .313** | .295*  | .626** | .783** | 1      |       |
| tol09 | 066    | .166   | .197   | .182   | .185   | .336** | .373** | .338** | .167   | .135   | .304*  | .312** | .643** | .750** | .969** | 1     |

# Synthèse de l'entretien : pourcentage des résultats 2006 et 2009

| $QI_{1a}$       | L'éducation à la paix est elle nécessaire ?                                      | L'éducation à la paix est elle nécessaire ? Membres actifs, Personnel ressource |      |       |            | Personnel        |       |  |  |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------|-------|------------|------------------|-------|--|--|
|                 |                                                                                  |                                                                                 |      |       |            | d'administration |       |  |  |
|                 |                                                                                  | 2006,                                                                           | 2009 | 2006, | 2009, N=22 | 2006,            | 2009, |  |  |
|                 |                                                                                  | N=86                                                                            | N=70 | N=22  |            | N=12             | N=12  |  |  |
| R               | Oui                                                                              | 59                                                                              | 100  | 100   | 100        | 75               | 100   |  |  |
| R               | Non                                                                              | 41                                                                              | 0    | 0     | 0          | 25               | 0     |  |  |
| $QI_{1b}$       | Si oui, à quels niveaux est-ce qu'elle permet des changements ?                  |                                                                                 |      |       |            |                  |       |  |  |
| R               | Source d"information sur soi                                                     | 52                                                                              | 100  | 95    | 100        | 58               | 100   |  |  |
| R               | Source d'information sur l'autre                                                 | 23                                                                              | 100  | 81    | 100        | 33               | 100   |  |  |
| $\mathbf{QI}_2$ | Qu"est-ce qu"elle apporte dans la vie courante pour qu"il y ait ces changements? |                                                                                 |      |       |            |                  |       |  |  |
| R               | Base pour un développement spirituelle, humain et économique                     | 52                                                                              | 100  | 50    | 100        | 41               | 100   |  |  |
| R               | Un support adéquat aux activités de développement des capacités communautaires.  | 61                                                                              | 100  | 90    | 100        | 66               | 100   |  |  |

Source : Notre recherche

| $QI_{3a}$       | Rencontrez-vous des obstacles à                                                                                  | Membres | actifs | Personnel r | essource | Personnel d'ad | ministration |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------|-------------|----------|----------------|--------------|
|                 | l'établissement de la paix ?                                                                                     | 2006,   | 2009   | 2006,       | 2009,    | 2006, N=12     | 2009, N=12   |
|                 |                                                                                                                  | N=86    | N=70   | N=22        | N=22     |                |              |
| R               | Oui                                                                                                              | 57      | 100    | 100         | 100      | 83             | 100          |
| R               | Non                                                                                                              | 43      | 0      | 0           | 0        | 17             | 0            |
| $QI_{3b}$       | Si oui, quels sont les grands obstacles que<br>vous rencontrez en faisant passer le message<br>de paix ?         |         |        |             |          |                |              |
| R               | Ignorance                                                                                                        | 47      | 100    | 91          | 100      | 42             | 100          |
| R               | Pauvreté                                                                                                         | 76      | 100    | 86          | 100      | 75             | 100          |
| R               | Simulation de la vérité                                                                                          | 35      | 81     | 82          | 91       | 66             | 91           |
| R               | Peur                                                                                                             | 09      | 100    | 100         | 100      | 50             | 100          |
| QI <sub>4</sub> | Quels conseils proposez-vous pour qu''il y ait<br>des compétences qui transcendent ces<br>obstacles pour la paix |         |        |             |          |                |              |
| R               | Education pour tous                                                                                              | 42      | 100    | 22          | 100      | 42             | 100          |
| R               | Implantation de petits projets                                                                                   | 49      | 100    | 82          | 100      | 50             | 100          |
| R               | Entraînement à la bonne puissance et aux autres compétences.                                                     | 45      | 100    | 64          | 100      | 66             | 100          |

Source: Notre recherche

| $QI_5$                      | Y a-t-il des valeurs chrétiennes, rwandaises et                         | Membres | actifs | Personnel | ressource | Personnel        |       |  |  |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------|--------|-----------|-----------|------------------|-------|--|--|
|                             | universelles pour votre programme                                       |         |        |           |           | d'administration |       |  |  |
|                             | d'éducation à la paix ? Si oui, pour chaque                             | 2006,   | 2009   | 2006,     | 2009,     | 2006, N=12       | 2009, |  |  |
|                             | catégorie, citez-en quelques-unes que vous                              | N=86    | N=70   | N=22      | N=22      |                  | N=12  |  |  |
|                             | connaissez.                                                             |         |        |           |           |                  |       |  |  |
|                             |                                                                         |         |        |           |           |                  |       |  |  |
| R                           | Oui                                                                     | 100     | 100    | 100       | 100       | 100              | 100   |  |  |
| R                           | Non                                                                     | 0       | 0      | 0         | 0         | 0                | 0     |  |  |
| $QI_{5a}$                   | Si oui, pour chaque catégorie, citez-en quelques-                       | -       |        | -         |           |                  | -     |  |  |
| <b>€</b> -3a                | unes que vous connaissez.                                               |         |        |           |           |                  |       |  |  |
|                             | 1                                                                       |         |        |           |           |                  |       |  |  |
| Valeurs ry                  | unudaises                                                               |         |        |           |           |                  |       |  |  |
| R                           | Ubupfura                                                                | 58      | 100    | 86        | 100       | 50               | 100   |  |  |
| R                           | Ubutwari                                                                | 35      | 71     | 72        | 72        | 25               | 75    |  |  |
| R                           | Ubwenge                                                                 | 46      | 60     | 90        | 68        | 58               | 58    |  |  |
| R                           | Ubumwe                                                                  | 64      | 78     | 59        | 90        | 58               | 91    |  |  |
| Valeurs ch                  |                                                                         | 0.      | ,,,    |           | , ,       |                  | 7.1   |  |  |
| R                           | Amour                                                                   | 81      | 100    | 50        | 100       | 83               | 100   |  |  |
| R                           | Liberté                                                                 | 17      | 85     | 68        | 100       | 42               | 100   |  |  |
| R                           | Vérité                                                                  | 40      | 90     | 55        | 100       | 50               | 100   |  |  |
| R                           | Justice                                                                 | 50      | 90     | 72        | 100       | 58               | 100   |  |  |
| Valeurs un                  | niverselles                                                             |         |        |           |           |                  |       |  |  |
| R                           | Tolérance                                                               | 75      | 92     | 81        | 90        | 91               | 91    |  |  |
| R                           | Besoins humains                                                         | 06      | 100    | 54        | 100       | 50               | 100   |  |  |
| R                           | Droits humains                                                          | 52      | 64     | 86        | 86        | 42               | 66    |  |  |
| R                           | Empathie                                                                | 58      | 100    | 90        | 100       | 66               | 100   |  |  |
| R                           | La prière                                                               | 67      | 97     | 59        | 86        | 58               | 83    |  |  |
| $\mathbf{QI}_{5\mathrm{b}}$ | Quelle importance effective trouvez-vous dans le choix de ces valeurs ? |         |        |           |           |                  |       |  |  |
| R                           | Transformation individuelle                                             | 46      | 100    | 100       | 100       | 66               | 100   |  |  |
| R                           | Transformation communautaire                                            | 26      | 100    | 100       | 100       | 50               | 100   |  |  |
| R                           | Transformation culturelle                                               | 12      | 67     | 54        | 91        | 50               | 75    |  |  |
| R                           | Transformation administrative                                           | 0       | 70     | 50        | 100       | 16               | 58    |  |  |

## Annexe B : Table des illustrations

#### Liste des tableaux

| Tableau 1. Niveau de développement humain                                                     |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Tableau 2. Les causes de discrimination au Rwanda                                             | 101 |
| Tableau 3. Culture fondamentaliste                                                            | 102 |
| Tableau 4. Changement de perspective                                                          | 167 |
| Tableau 5. Population d"étude par attributions                                                | 186 |
| Tableau 6. Niveau d'études des membres actifs par type de vie et sexe                         | 187 |
| Tableau 7. Présentation analytique des outils Q.I et Q.III par rapport aux hypothèses 1 et 2. |     |
| Tableau 8. Présentation analytique des items du questionnaire II par rapport aux variables    | 197 |
| Tableau 9. Programmes et activités d"APAX 2009                                                | 210 |
| Tableau 10. Résumé des statistiques descriptives et analyse de la variance (N=70)             | 219 |
| Tableau 11. Evolution de la valeur «don de soi» durant 4 années                               | 221 |
| Tableau 12. Evolution de la variable «éveil de conscience» durant 4 années                    | 223 |
| Tableau 13. Evolution de la variable «spiritualité» durant 4 années                           | 224 |
| Tableau 14. Evolution de la variable «tolérance» durant 4 années                              | 226 |
| Tableau 15. Les corrélations entre don de soi, éveil de conscience, spiritualité et tolérance | 228 |
| Tableau 16. Don de soi par rapport au genre                                                   |     |
| Tableau 17. Don de soi par rapport à l'état de vie                                            | 232 |
| Tableau 18. Don de soi par rapport au niveau d"études                                         |     |
| Tableau 19. Eveil de conscience par rapport au genre                                          | 235 |
| Tableau 20. Eveil de conscience par rapport à l'état de vie                                   | 237 |
| Tableau 21. Eveil de conscience par rapport au niveau d'études                                | 238 |
| Tableau 22. Spiritualité par rapport au genre                                                 | 240 |
| Tableau 23. Spiritualité et type de vie                                                       | 242 |
| Tableau 24. Spiritualité par rapport au niveau d'études                                       | 243 |
| Tableau 25. La tolérance par rapport au genre                                                 | 245 |
| Tableau 26. Tolérance et état de vie                                                          | 246 |
| Tableau 27. Tolérance par rapport au niveau d'études                                          | 248 |

| Liste des figures                                                                     |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Figure 1. Noyau conflictuel                                                           | 22  |
| Figure 2. Manifestation de la violence (Galtung, 1996).                               |     |
| Figure 3. Le conflit israélo-arabe (Sayegh, 1988, p.21)                               |     |
| Figure 4. Goals for Peace Education (Salomon & Nevo, 2002, p.5)                       |     |
| Figure 5. Crédibilité du message (Leyens, 1979, p.81)                                 |     |
| Figure 6. Processus de réalisation du développement des capacités dans une communauté |     |
| Liste des Graphiques                                                                  |     |
| Graphique 1. L'évolution des 4 valeurs pendant une période de 4 ans                   | 219 |
| Graphique 2. Distribution des scores moyens de la valeur « don de soi »               |     |
| Graphique 3. Distribution des scores moyens de la valeur « éveil de conscience »      | 223 |
| Graphique 4. Distribution des scores moyens de la valeur « spiritualité »             | 225 |
| Graphique 5. Distribution des scores moyens de la valeur « tolérance »                | 226 |
| Graphique 6. Lien entre don de soi et genre                                           | 231 |
| Graphique 7. Lien entre don de soi et état de vie                                     | 233 |
| Graphique 8. Lien entre don de soi et niveau d"études                                 | 234 |
| Graphique 9. Lien entre éveil de conscience et genre                                  |     |
| Graphique 10. Lien entre éveil de conscience et état de vie                           | 237 |
| Graphique 11. Lien entre éveil de conscience et niveau d'études                       |     |
| Graphique 12. Lien entre spiritualité et genre                                        | 241 |
| Graphique 13. Lien entre spiritualité et état de vie                                  | 242 |
| Graphique 14. Lien entre spiritualité et niveau détudes                               |     |
| Graphique 15. Lien entre tolérance et genre                                           |     |
| Graphique 16. Lien entre tolérance et état de vie                                     |     |
| Graphique 17. Lien entre tolérance et niveau d'études                                 |     |

## Annexes C : Questionnaires

#### Questionnaire I

## Questionnaire sur les thèmes destinés à tout le monde.

| Nor      | ns et Prénoms :                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sex      | e :                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Niv      | eau d''études :                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vot      | re attribution dans l'Association (membre actif, d'administration, entraîneur)                                                                                                                                                                                             |
| 1a       | L"éducation à la paix est-elle nécessaire ?                                                                                                                                                                                                                                |
| 1b       | Si Oui, à quels niveaux est-ce qu'elle opère des changements ?                                                                                                                                                                                                             |
| 2        | Qu"est-ce qu"elle apporte dans la vie courante pour qu"il y ait ces changements?                                                                                                                                                                                           |
| 3a       | Rencontrez-vous des obstacles à l'établissement de la paix ?                                                                                                                                                                                                               |
| 3b       | Si oui, quels sont les grands obstacles que vous rencontrez en faisant passer le message de paix ?                                                                                                                                                                         |
| 4        | Quels conseils proposez-vous pour qu'il y ait des compétences qui transcendent ces obstacles pour la paix.                                                                                                                                                                 |
| 5        | Y a-t-il des valeurs chrétiennes, rwandaises et universelles pour la paix ?                                                                                                                                                                                                |
| 5a<br>5b | Si oui, pour chaque catégorie, choisissez dans la liste suivante quelques-unes que vous connaissez et classez-les selon qu'elles sont peu ou très importantes pour guider vos activités.  Comment motivez-vous l'importance que vous trouvez dans le choix de ces valeurs? |

| Valeurs                     | Moins importantes | Plus importantes |
|-----------------------------|-------------------|------------------|
| Joie (ibyishimo)            |                   |                  |
| Ubutwari (courage)          |                   |                  |
| Vie                         |                   |                  |
| Ubumwe (unité)              |                   |                  |
| Libertinage                 |                   |                  |
| Amour                       |                   |                  |
| Liberté                     |                   |                  |
| Générosité (ubuntu)         |                   |                  |
| Justice (ubutabera)         |                   |                  |
| Egalité                     |                   |                  |
| Tolérance                   |                   |                  |
| Sens de l'humain (ubuntu)   |                   |                  |
| Amitié                      |                   |                  |
| Empathie (solidarité)       |                   |                  |
| Prière (isengesho)          |                   |                  |
| Ubupfura (Noblesse du cœur) |                   |                  |
| Droits humains              |                   |                  |
| Vérité (ukuri)              |                   |                  |
| Ubwenge (l"intelligence)    |                   |                  |

# Questionnaire II

Donnez votre réponse en entourant le nombre qui correspond le mieux à votre opinion :

1 : pas du tout

2 : un peu 3 : moyennement

4 : beaucoup

5 : extrêmement

| Items:                                                                                                                                 | 1 | 2 | 3 | 4 | 5 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|
| 1. Je garde souvent les malades qui n'ont personne pour s'occuper d'eux                                                                |   |   |   |   |   |
| 2. Tout ce qui est dit par l'autorité est digne de respect et d'être mis en pratique                                                   |   |   |   |   |   |
| 3. Le malheurcomme le bien arrive toujours à ceux qui le méritent                                                                      |   |   |   |   |   |
| 4. Je participe volontiers aux travaux de développement communautaire                                                                  |   |   |   |   |   |
| 5. Je veux contribuer à la réussite de mon avenir                                                                                      |   |   |   |   |   |
| 6. Les rites religieux de chaque peuple peuvent être respectés                                                                         |   |   |   |   |   |
| 7. Pour moi, la participation aux réunions visant la justice et la réconciliation est facultative                                      |   |   |   |   |   |
| 8. J"ai envie de découvrir les valeurs des autres peuples                                                                              |   |   |   |   |   |
| 9. Les gens peuvent être secourus seulement s"ils appartiennent à la même religion que vous                                            |   |   |   |   |   |
| 10. J"aime prendre le risque pour aider l"autre, le danger ne me fait pas peur.                                                        |   |   |   |   |   |
| 11. Il peut y avoiraussi de bonnes choses dans d'autres cultures différentes de la notre                                               |   |   |   |   |   |
| 12. Dieu peut exaucer une prière faite à la manière des ancêtres                                                                       |   |   |   |   |   |
| 13. Seule la souffrance de mes amis et de mes proches peut m'inviter à réfléchir                                                       |   |   |   |   |   |
| 14. Seul le gouvernement peut résoudre les problèmes sociaux de réduction de la pauvreté                                               |   |   |   |   |   |
| 15. La seule prière qui compte, c'est la prière reconnue par l'Eglise                                                                  |   |   |   |   |   |
| 16. Je prends souvent l'initiative d'aider dans les cas d'urgence                                                                      |   |   |   |   |   |
| 17. Je me laisse facilement entraîné par mes amis                                                                                      |   |   |   |   |   |
| 18. Il devrait y avoir une cohérence entre la prière et l'engagement pourla paix                                                       |   |   |   |   |   |
| 19. Il faut laisser les personnes vivant avec handicap à la charge de leur famille                                                     |   |   |   |   |   |
| 20. Pour nous développer, nous devons fermer les portes aux influences étrangères pour n'avoir qu'une référence à la coutume rwandaise |   |   |   |   |   |
| 21. Les personnes n'ayant pas de tabernacles ni de chapelles ne peuvent pas être en connexion avec Dieu                                |   |   |   |   |   |
| 22. Je sens la responsabilité de contribuer au bien être de tous ceux qui souffrent                                                    |   |   |   |   |   |
| 23. Il est inutile de donner ses idées pour la reconstruction du pays car on n'est pas écouté                                          |   |   |   |   |   |
| 24. La maturité spirituelle devait bannir la discrimination sociale                                                                    |   |   |   |   |   |

#### Test de sociométrie

Voici les noms des membres actifs participants dans le projet d'éducation à la paix d'APAX, après avoir rayé votre nom de la liste, dites dans quelle mesure vous pourriez accepter de travailler avec chacun de ces membres dans votre projet de paix. Marquez d'une croix la case correspondante à votre choix.

1 : Pas du tout ; 2 : un peu ; 3 : Moyennement ; 4 : Beaucoup ; 5 : Plainement

#### Questionnaire III

#### Questions destinées au personnel d'administration. N= 12

Source: Firelight Foundation/Communauté d"APAX à Janja

- Q1. A votre avis, qu'est-ce qui est unique à propos de votre organisation ou qu'est-ce qui distingue votre organisation des autres organisations?
- Q2. Décrivez: a. Votre mission, b. Votre approche, c. Vos programmes et activités principales
- d. Votre impact (les bienfaits de l'existence du Centre au sein de votre communauté, quelle différence créez-vous?)
- Q3. Quelles réalisations avez-vous accomplies en 2009?
- Q4. Est-ce que vous avez des données statistiques qui peuvent appuyer l'histoire du Centre et celle de vos réalisations? Si oui, quelles sont ces données? Par exemple des indicateurs sur le nombre d'enfants, de parents/tuteurs (caregivers) que vous avez assisté, etc.
- Q5. Est-ce que vous pouvez nous décrire deux exemples de réussite (profil de bénéficiaires) concernant un enfant et un parent ou une famille que vous avez assistés ?
- Q6. Comment décrirez-vous la façon dont le Centre pourvoie ou facilite l'accès aux services sociaux (éducation, santé, sécurité alimentaire, acte de naissance, services auprès des autorités légales, avec le district, etc.) des enfants, des familles et de la communauté?
- Q7 Quelle approche utilisez-vous pour pourvoir ou faciliter l'accès aux services? Faites-vous du plaidoyer par exemple?
- Q8. Quelles leçons avez-vous apprises à propos de votre approche? Qu'est-ce qui marche ou qu'est-ce qui ne marche pas?
- Q9. Comment est-ce que votre travail (en particulier l'accès aux services) améliore le bien-être et la vie des enfants, des familles et des communautés?
- Q10. A partir de 2006, votre communauté a absolument rencontré quelques conflits (...)

Comment avez-vous procédé pour les résoudre ?

#### Annexe D : Abréviations

AMI: Association Modeste et Innocent.

APAX : Association pour l'éducation chrétienne aux valeurs de la paix.

CERPE: The Center for Research on Peace Education.

CNUR : Conseil National pour l'Unité et la Réconciliation.

EWB: Engineers Without Borders.

FPR: Front Patriotique Rwandais.

GIPRI: Geneva International Peace Research.

H: Hypothèse

IER : Instance, Equité et Réconciliation.

IICP: Institut for Integrative Conflict transformative and Peace Building.

MINEDUC: Ministère de l'Education Nationale.

MRND : Mouvement Révolutionnaire National pour le Développement.

SNEC: Secretariat National de l'enseignement catholique.

RTC: Responding to Conflict.

RTLM:Radion Télévison libre des Milles collines.

SN: Non significatif.

TRC: Truth and Reconciliation commission.

TWB: Teachers Without Borders.

UNR: Université nationale du Rwanda

VD: Variable Dépendante